GURDJIEFF

G.

e ‘_‘——-__,_‘___\____‘

EM BUSCA DO SER

O Quarto Caminho para

uma nova consciéncia



DADOS DE ODINRIGHT

Sobre a obra:

A presente obra é disponibilizada pela equipe eLivros e
seus diversos parceiros, com o objetivo de oferecer
conteldo para uso parcial em pesquisas e estudos
académicos, bem como o simples teste da qualidade da
obra, com o fim exclusivo de compra futura.

E expressamente proibida e totalmente repudiavel a venda,
aluguel, ou quaisquer uso comercial do presente conteudo.

Sobre nos:

O elLivros e seus parceiros disponibilizam conteldo de
dominio publico e propriedade intelectual de forma
totalmente gratuita, por acreditar que o conhecimento e a
educacao devem ser acessiveis e livres a toda e qualquer
pessoa. Vocé pode encontrar mais obras em nosso site:
elLivros.

Como posso contribuir?

Vocé pode ajudar contribuindo de varias maneiras, enviando
livros para gente postar Envie um livro ;)

Ou ainda podendo ajudar financeiramente a pagar custo de
servidores e obras que compramos para postar, faca uma
doacao aqui :)

"Quando o mundo estiver unido na busca do
conhecimento, e nao mais lutando por dinheiro e


https://elivros.love/
https://elivros.love/
https://elivros.love/
https://elivros.love/page/EnviarLivros
https://elivros.love/page/Doar

poder, entdao nossa sociedade podera enfim evoluir a
um novo nivel."

elLivros...

Converted by ePubtoPDF



https://elivros.love/
https://epubtopdf.info/

EM BUSCA
DO SER



G. L. Gurdjieff

EM BUSCA
DO SER

O Quarto Caminho

para uma nova consciéncia

Traeltgdo:
MARCELLO BORGES

4

Editora
Pensamento

Lho P



Titulo do original: In Search of Being.
Copyright © 2012 FourthWay Editions, Inc.

Publicado mediante acordo com Shambhala Publications, Inc. 300
Massachusetts Ave., Boston, MA 02115, USA.

Copyright da edicao brasileira © 2017 Editora Pensamento-Cultrix Ltda.
Texto de acordo com as novas regras ortograficas da lingua portuguesa.
12 edicao 2017.

22 reimpressao 2019.

Todos os direitos reservados. Nenhuma parte deste livro pode ser reproduzida ou
usada de qualquer forma ou por qualguer meio, eletrébnico ou mecanico,
inclusive fotocdpias, gravagdes ou sistema de armazenamento em banco de
dados, sem permissao por escrito, exceto nos casos de trechos curtos citados
em resenhas criticas ou artigos de revista.

A Editora Pensamento nao se responsabiliza por eventuais mudancas ocorridas
nos enderecos convencionais ou eletronicos citados neste livro.

Editor: Adilson Silva Ramachandra

Editora de texto: Denise de Carvalho Rocha
Gerente editorial: Roseli de S. Ferraz
Preparacao de originais: Luciana Soares
Producao editorial: Indiara Faria Kayo
Editoracao eletronica: Mauricio Pareja da Silva
Revisao: Nilza Agua

Producao de ebook: 52 Books

Dados Internacionais de Catalogacao na Publicacao (CIP)
(Camara Brasileira do Livro, SP, Brasil)

Gurdjieff, Georges lvanovitch, 18667-1949

Em busca do ser : o quarto caminho para uma nova
consciéncia / G. |. Gurdjieff ; traducao Marcello Borges. — Sao
Paulo : Editora Pensamento, 2017.

Titulo original: In search of being
ISBN: 978-85-815-1977-2

1. Consciéncia — Fisiologia 2. Ensinamentos 3. Esoterismo —
Filosofia 4. Espiritualidade 5. Filésofos herméticos 6. Quarto
Caminho (Ocultismo) I. Titulo.

17-04864 CDD-197

indices para catdlogo sistematico:


http://www.s2books.com.br/

1. Filésofos russos 197

12 Edicao Digital: 2019
elSBN: 978-85-315-2065-5

Direitos de traducao para o Brasil adquiridos com exclusividade pela
EDITORA PENSAMENTO-CULTRIX LTDA., que se reserva a
propriedade literdria desta traducao.

Rua Dr. Mario Vicente, 368 — 04270-000 — Sao Paulo — SP

Fone: (11) 2066-9000 — Fax: (11) 2066-9008

E-mail: atendimento@editorapensamento.com.br
http://www.editorapensamento.com.br

Foi feito o depésito legal.



mailto:atendimento@editorapensamento.com.br
http://www.editorapensamento.com.br/

SUMARIO

Capa
Folha de Rosto
Créditos

Prefacio

Em busca do ser

Introducao

| - Conhece-te a ti mesmo
O gue somos nés?
O homem nao pode “fazer”
Nao existe “eu” unificado
Rumo ao autoconhecimento

Il - Nossa maquina humana
Funcdes e centros
Estados de consciéncia
Esséncia e personalidade
Corpos imateriais
Alguimia interior

[l - Mundos dentro de mundos
Por dentro da via lactea
A lei das trés forcas
O raio da criacao
A lei das oitavas
Graus de materialidade

IV - A possibilidade de evolucao


kindle:embed:0003?mime=image/jpg

Evolucao consciente
Conhecimento e existéncia
Assim em cima como embaixo
Niveis de desenvolvimento
Caminhos espirituais

V - A meta da religiao
Um nucleo consciente
Circulos internos da humanidade
Religiao implica “fazer”
Cristianismo _esotérico

VI - Buscando o caminho
Despertar
Desilusao
O primeiro limiar
As “escolas” sao imperativas
Trabalho em grupo

VIl - Um estudo pratico
Iniciando a auto-observacao
Pensamento formativo
Comecando pelas peguenas coisas
Identificacao
Mentindo para si mesmo

VIII - Um trabalho para a consciéncia
Uma observacao diferente
Enxergar o todo
Separarmo-nos de nds mesmos
Trabalhar com trés centros
Autorrecordacao

IX - Rumo a libertacao
Dois rios
Sofrimento voluntario
A primeira libertacao
Libertar-se de influéncias




Obter uma alma

X - conhecimento do ser
Arte objetiva
Um rio de mitos e simbolos
Simbologia e autoconhecimento
O eneagrama

Notas biograficas

Centros do Quarto Caminho




PREFACIO

a cem anos, na Russia, George lvanovitch Gurdjieff

(1866-1949) introduziu um ensinamento antigo sobre a
evolucao da consciéncia humana, uma ciéncia esquecida
para a percepcao da realidade em ndés mesmos e no
universo. Praticamente um desconhecido em vida, Gurdjieff
teve suas ideias disseminadas pelo mundo nos anos que se
seguiram a sua morte, inspirando novas geracles de
buscadores a investigar o significado esotérico das religides
tradicionais. Até agora, porém, seus primeiros ensinamentos
foram reproduzidos apenas em fragmentos de palestras
realizadas entre 1915 e 1924, organizadas
cronologicamente; nunca se tentou apresentar esses
ensinamentos em suas proprias palavras como um todo
abrangente.

Gurdjieff considerava o conhecimento da realidade — o
que ele chamava de verdadeiro “conhecimento do ser” —
como um rio que flui desde a antiguidade remota e passa de
era para era, de povo para povo, de raca para raca. Ele via
esse conhecimento como o meio indispensavel para se
atingir a libertacao interior. Aos que tentam compreender o
sentido da vida humana no universo, disse, a meta da busca
é chegar até esse rio e descobri-lo. Depois, faltard apenas



conhecer para poder ser. Mas, a fim de conhecer, ensinou, é
necessario descobrir “como conhecer”.

Ele respeitou os caminhos tradicionais que conduzem a
transformacao espiritual e lembrou que suas abordagens
podem ser enquadradas em uma de trés categorias: o
“caminho do faquir”, que se concentra no dominio do corpo
fisico, o “caminho do monge”, baseado na fé e no
sentimento religioso; e o “caminho do yogue”, concentrado
no desenvolvimento da mente. Gurdjieff apresentou seus
ensinamentos como um “Quarto Caminho”, que exige o
trabalho simultaneo com esses trés aspectos. No lugar da
obediéncia ou da fé, esse caminho exige conhecimento e
compreensao — o despertar de outra inteligéncia. Seu
desejo pessoal, disse certa vez, era viver e ensinar para que
pudesse haver uma nova concepcao de Deus no mundo,
uma mudanca no préprio significado da palavra.

Nascido em 1866, no Caucaso, na fronteira entre a Russia
e a Turquia, desde a infancia Gurdjieff sentiu necessidade de
compreender o mistério da existéncia humana; entao
mergulhou fundo na religiao e na ciéncia, no intuito de
encontrar alguma explicacao. Para ele, as duas eram
intrinsecamente persuasivas e consistentes, mas sujeitas a
conclusdes contraditérias, considerando-se as premissas
diferentes nas quais se baseavam. Comecou a se convencer
de que, isoladamente, nem a religiao nem a ciéncia
poderiam explicar o significado da vida humana. Ao mesmo
tempo, teve a certeza de que teria existido um
conhecimento real e completo na Antiguidade, o qual teria
sido transmitido de forma oral, de geracao para geracao,



em diversas civilizacdes. Dispds-se a encontrar pessoas que
possuissem esse conhecimento e viajou durante cerca de
vinte anos. Suas viagens levaram-no a Grécia, ao Egito e a
Asia Central, o que inclui a cordilheira de Hindu Kush e o
Tibete.

Com um pequeno grupo de camaradas, Gurdjieff
descobriu e reuniu elementos de um conhecimento
esquecido, que reconciliava as grandes crencas tradicionais.
Chamou-o de “ciéncia antiga”, mas nao identificou sua
origem nem gquem a descobriu. Essa ciéncia via o0 mundo da
matéria visivel tal como a fisica moderna, ao reconhecer a
equivaléncia entre massa e energia, a ilusao subjetiva do
tempo e a teoria geral da relatividade. Mas sua busca nao
terminou ai, aceitando como reais apenas os fenbmenos
que pudessem ser medidos e comprovados por
experimentos controlados. Essa ciéncia também investigava
a percepcao sensorial exterior ao mundo mistico, a visao de
outra realidade, infinita, além do espaco e do tempo. A
meta era compreender o lugar do homem na ordem
cdésmica, o sentido da vida humana na Terra, e conhecer e
vivenciar de fato, como individuo, a realidade simultanea de
mundos finitos e infinitos. Essa ciéncia originou-se em
civilizacdes da Asia Central e do Egito, e seus principios
foram incorporados a todas as religides tradicionais.
Segundo Gurdjieff, ela poderia ser chamada de
“cristianismo esotérico”, mas ele observou que esses
principios foram desenvolvidos milhares de anos antes de
Jesus Cristo. Também poderia ser chamada de “budismo



esotérico”, embora tenha se originado milhares de anos
antes do surgimento de Gautama Buda.

Em 1912, Gurdjieff comecou a reunir seguidores em
Moscou e, em 1915, organizou um grupo de estudos em Sao
Petersburgo. Dois anos depois, a fim de escapar da violéncia
da Revolucao Russa, mudou-se para o Caucaso e, em 1922,
por fim estabeleceu-se na Franca. Ali fundou, no Chateau du
Prieuré, em Fontainebleau, perto de Paris, um instituto no
qual pudesse praticar seus ensinamentos.

Conforme descrevem as notas biograficas no final deste
livro, a principal figura relacionada ao aparecimento do
Quarto Caminho foi P. D. Ouspensky, que se filiou ao grupo
de Gurdjieff em 1915 e foi com ele para o Caucaso.
Ouspensky nao era um seguidor comum. Dotado de mente
aberta e intelecto agucado, havia viajado muito como
jornalista e investigado tradicbes teosodficas e outras
tradicbes esotéricas. Com base em suas préprias
experiéncias, convenceu-se da possibilidade de se atingir
uma consciéncia superior. Depois de buscar sem sucesso
contato com uma “escola” esotérica na India, passou a
investigar o conhecimento oculto que Gurdjieff e seus
camaradas haviam descoberto. Escritor e conferencista, era
o recruta ideal para receber os ensinamentos e promover o
Quarto Caminho.

Quando conheceu Gurdjieff, Ouspensky interessou-se
imediatamente em aprender o que ele sabia sobre
esoterismo e as “escolas” que o ensinavam. Gostou de sua
maneira clara e precisa de falar e, fiel a profissao de
jornalista, registrou em anotacdes as palavras exatas de



Gurdjieff, em paginas repletas de citacbes entre aspas.
Depois de ajuda-lo a formar um grupo em Sao Petersburgo,
Ouspensky o pressionou ao longo de dezoito meses a
revelar, passo a passo, os elementos basicos de sua antiga
Ciéncia, chamado pelo grupo de “Sistema”. Com a
permissao de Gurdjieff, Ouspensky preservou o registro
dessas palestras e depois organizou o material em um
manuscrito autobiografico intitulado Fragments of an
Unknown Teaching.[1ll Nele escreveu que, em 1921, havia
revelado a Gurdjieff sua intencao: “[contei] com detalhes o
plano que fiz para um livro que explica suas palestras de
Sao Petersburgo... Ele concordou com esse plano”.

Pelos motivos explicados nas notas biograficas, o livro que
apresentaria esse ensinamento nunca foi escrito. Até 1924,
Gurdjieff esteve ocupado com o instituto na Franca e depois
com a redacao de sua obra magna, All and Everything
[Sobre Tudo e Todas as Coisas]. Ouspensky estabeleceu-se
em Londres com seu préprio trabalho, dando palestras
sobre o Sistema e escrevendo o livro A New Model of the
Universe.[2l A separacao entre os dois prejudicou sua
colaboracao. Com efeito, Ouspensky sé enviou a Gurdjieff o
manuscrito de Fragmentos de um  Ensinamento
Desconhecido em 1947, ano de sua propria morte. Gurdjieff
confirmou sua precisao, e o0 manuscrito foi publicado
postumamente, em 1949, como o relato autobiografico de
Ouspensky, embora mais de dois tercos da obra fossem
citacoes literais de Gurdjieff. (A edicao francesa teve o titulo
dado por Ouspensky, Fragments d’un Enseignement
Inconnu, mas a edicao inglesa teve o titulo alterado para In



Search of the Miraculous [Em Busca do Milagroso], no intuito
de evitar confusao com o livro de outro autor, Fragments of
a Faith Forgotten [Fragmentos de uma Fé Esquecidal,
publicado no ano anterior.)

Este livro visa preencher o propdsito original das palestras
de Sao Petersburgo. Ele reafirma a exposicao das citacdes
de Gurdjieff, complementadas por suas palestras
posteriores, principalmente entre 1922 e 1924. Essas
palestras posteriores, apresentadas no Prieuré de
Fontainebleau e em Nova York, foram gravadas e
organizadas por Jeanne de Salzmann, a seguidora mais
préxima de Gurdjieff, e publicadas em 1973 com o titulo
Views from the Real World [Visdes do Mundo Real].

In Search of the Miraculous e Views from the Real World
sao o0s auténticos livros de referéncia dos primeiros
ensinamentos de Gurdjieff. O relato autobiografico de
Ouspensky recria com clareza a aventura de seu
questionamento, bem como sua visao sobre aspectos
criticos, inclusive dimensodes superiores e a interpretacao do
eneagrama. Os dois livros de referéncia contém material
adicional com as ideias de Gurdjieff sobre diversos assuntos,
inclusive educacao e arte. Ao reconstruir seus primeiros
ensinamentos, este livro expde novamente menos de um
terco de In Search of the Miraculous e menos ainda de
Views from the Real World, deixando as fontes originais
como leitura obrigatdria para uma imagem completa desses
ensinamentos.

Este livro foi organizado e editado por um pequeno grupo
de sequidores de Gurdjieff e Jeanne de Salzmann.



Excetuando-se este prefacio e as notas biograficas, o texto
é formado quase que inteiramente das palavras do préprio
Gurdjieff, apresentadas de acordo com uma nova traducao
para o inglés do texto russo original de Fragmentos de um
Ensinamento Desconhecido e, com a permissao do Grupo
Penguin (Estados Unidos), de Views from the Real World. A
Unica excecao é a primeira subparte do capitulo Il (Funcoes
e Centros), extraida de Psychology of Man’s Possible
Evolution,[3] baseada nas explicacdes de Gurdjieff sobre
funcdes e centros “da maneira como foram expostos nas
palestras psicoldgicas”. A exposicao das teorias de Gurdjieff,
apresentadas em épocas e ocasides diferentes, foi
modificada, principalmente em seu estilo e linguagem,
sempre que necessario, a fim de constituirem um Uunico
tomo. Tomou-se o cuidado de preservar o uso que
Ouspensky fazia de italicos e de aspas no intuito de indicar
palavras convencionais com um significado especial.

Os leitores que vao entrar em contato com as ideias de
Gurdjieff pela primeira vez devem estar preparados para um
desafio iconoclasta lancado as fundacdes da moderna visao
de mundo — especialmente a consciéncia e o livre-arbitrio
humanos, o progresso e a civilizacao e a importancia da
vida humana no universo. Situando nosso sistema solar na
vastidao da Via Lactea, o autor introduz a ideia de escala e
define mundos finitos e infinitos. Ele recorda a antiga teoria
dos cosmos e afirma que as leis fundamentais que
governam os fendbmenos sao as mesmas em todos os niveis
e qgue o homem é um microcosmo que representa o
universo inteiro. Logo, nao devemos buscar a realidade



olhando para fora — em uma visao mistica da Terra ou do
Cosmos —, mas voltando-nos para o interior, observando
tempo e espaco dentro de nés mesmos. O antigo aforismo
“conhece-te a ti mesmo” é invocado em seu sentido
original, do templo egipcio — uma chamada para nos
abrirmos a consciéncia, para vermos a realidade.

Na introducao, Gurdjieff descarta o conhecimento
moderno, supostamente cientifico, dizendo que ele se
baseia na percepcao sensorial, e afirma que o conhecimento
da realidade s6 pode ser aprendido por um tipo especial de
“autoestudo” realizado com outras pessoas. Nos capitulos
seguintes, ele lembra que a realizacao dessa possibilidade
depende de nosso préprio desejo e esforco; ninguém mais
se preocupa com esse trabalho ou o realiza por nés. Depois,
estabelece os principios do ensinamento — mas nao como
uma verdade revelada na qual se deve acreditar ou a que
se deve obedecer. Diferentemente, seu primeiro principio
afirma que nada deve ser aceito com base na fé. O Quarto
Caminho &, acima de tudo, um caminho de conhecimento, e
nao de crenca ou de obediéncia. Trata-se de um caminho de
compreensao.

Gurdjieff oferece um conselho fundamental a fim de que
seus textos sejam entendidos: “Nao aceite nada ao pé da
letra. Procure apenas captar o principio”. Essa instrucao,
obviamente, aplica-se quando ele fala de relacionamentos
césmicos (por exemplo, o “raio da criacao” ou o “alimento
para a lua”) ou de conceitos metafisicos (como a obtencao
de “corpos” transubstanciais). Mas aplica-se do mesmo
modo a sua estrutura multicerebral da fisiologia humana, a



qual, adverte, sé foi apresentada “como um plano de auto-
observacao pessoal”. Nada deve ser entendido literalmente.

As notas biograficas presumem que o Quarto Caminho seja
um ensinamento esotérico daquilo que Gurdjieff chamou de
Grande Conhecimento: a ciéncia esquecida da relacao entre
o homem, Deus e o universo, transmitida para iniciados
durante milhares de anos na Asia Central, no Egito e na
Grécia. Gurdjieff encantou-se ao descobrir esse
conhecimento oculto, em que se destacava seu amigo mais
préximo, um principe russo seguidor do budismo Vajrayana.
E foram os principios da transmissdao esotérica que
determinaram os papéis de Gurdjieff e de seus seguidores
mais proximos, Ouspensky e Jeanne de Salzmann.

A caracteristica definitiva do esoterismo é a diferenciacao
entre a forma externa ou exotérica do ensinamento, visivel
para guem nao é iniciado, e o conteudo interno, esotérico,
que sé pode ser conhecido por aqueles que o praticam. O
externo pode ser transmitido por alguém que compreende
sua doutrina, mas o interno s6 pode ser compartilhado por
um iniciado que sabe vivenciar o ensinamento na pratica.
Gurdjieff faz essa distincao no capitulo V, que trata das
religides, ao diferenciar o ensinamento da doutrina, a qual
especifica o que deve ser feito, do ensinamento do
conhecimento pratico — o como fazé-lo. Para ele, s6 uma
pessoa que pode viver segundo os preceitos de Cristo tem
direito de se chamar de cristao.

Os primeiros ensinamentos de Gurdjieff ao grupo de Sao
Petersburgo e no Prieuré foram transmitidos segundo a
forma externa de ideias apresentadas a quem nao tinha



experiéncia no trabalho pratico com a consciéncia. Gurdjieff
ensinou que o caminho para a realidade objetiva se dava
por meio da “autoconsciéncia”, mas que s6 poderia indicar
a direcdo necessaria em termos conceituais, com
ilustracoes extraidas da experiéncia cotidiana. Por exemplo,
a principal relacao entre mente, sentimento e corpo foi
expressa metaforicamente como condutor, cavalo e
carruagem. Em uma analogia com uma casa com quatro
cdmodos, referiu-se ao “trabalho” simultaneo nesses quatro
recintos. E a necessidade de um “superesforco” — ou seja,
algo além de nossos meios habituais — era transmitida
como um esforco comum extraordinario, como quando
alguém se esforca além do ponto da exaustdao. A uma
plateia despreparada, Gurdjieff nao podia indicar o trabalho
interior pratico exigido para a conexao com 0s centros
inferiores ou a abertura dos centros superiores. Nos anos
seguintes, com visitantes da América e da Inglaterra,
baseou-se em leituras de seu primeiro livro, Beelzebub’s
Tales to His Grandson (Relatos de Belzebu a seu Neto),
como meio de compartilhar seu ensinamento de forma
alegérica.

A natureza esotérica do ensinamento de Gurdjieff foi
reconhecida desde o inicio por Ouspensky, familiarizado
com textos teosdficos e que tinha viajado a india em busca
de uma “escola” esotérica. Quando conheceu Gurdjieff, quis
saber na mesma hora 0 que este pensava sobre as
“escolas” esotéricas e o esoterismo. Conforme esbocado
nas notas biograficas, mais tarde ele percebeu que seu
papel era promover o sistema de ideias — a forma exterior



do ensinamento —, em vez de se dedicar a pratica interior
sob a orientacao de Gurdjieff. Como ambos viam o
ensinamento com base no esoterismo, a separacao entre
eles nao foi a ruptura divisoria imaginada por seus
respectivos seguidores.

Essa interpretacao, que aceita a distincao
exotérica/esotérica com relacao ao ensinamento e seus
atores, contradiz a visao estabelecida, baseada em seu
comportamento exterior. Para mim, ela foi compelida por
dois fatores fundamentais citados nas notas biograficas.
Primeiro, Gurdjieff condenou o fato de Ouspensky transmitir
ensinamentos independentemente dele como uma traicao
digna de um Judas Iscariotes, quando, na verdade, Gurdjieff
respeitava de modo profundo Judas como um discipulo leal,
Unico a compreender a missao de Cristo. Depois,
Ouspensky, por sua vez, repudiou de modo altruista o
Sistema que ensinou durante vinte e cinco anos, a fim de
deixar seus seguidores livres para migrar para Gurdjieff.
Essas duas acdes distintas e tao extraordinarias seriam, na
minha opinidao, inexplicaveis, a menos que o0s dois
estivessem agindo em conjunto no intuito de promover o
Quarto Caminho. Claro, essa cumplicidade secreta nunca foi
admitida por eles nem pela senhora Salzmann, que deve té-
la conhecido. Mas foi confirmada com uma viagem especial
que ela fez a Londres em 1947, quando convidou
Ouspensky para ir a Paris reunir-se com Gurdjieff. Estive
presente quarenta anos depois, quando ela relembrou seu
encontro final com Ouspensky, nove meses antes de sua
morte. Ela disse que os dois conversaram até tarde da



noite, e que Ouspensky chorou por nao poder ir a Paris. Foi
entao que ele lhe deu o manuscrito de Fragmentos de um
Ensinamento Desconhecido, o qual deveria ser entregue a
Gurdjieff. O que me comoveu mais foi o fato de ela ter
falado de Ouspensky como um velho amigo, com um afeto
profundo, algo que nunca teria sentido, caso achasse que
ele havia traido o homem a quem ela reverenciava como
seu mestre.

Stephen A. Grant



EM BUSCA
DO SER






INTRODUCAO

aia de casa em uma noite limpida e estrelada, em uma
Sérea aberta, e olhe para o céu, para os milhdes de
mundos acima da sua cabeca. Lembre-se: é possivel que
em cada um deles haja bilhoes de seres, similares ou talvez
superiores a vocé em organizacao. Olhe para a Via Lactea. A
Terra nem sequer pode ser chamada de grao de areia nessa
infinitude. Ela se dissolve e desaparece. E, com ela, vocé —
onde vocé esta?

O conhecimento da relacao entre o homem e o universo
existe desde tempos remotos. O Grande Conhecimento é
sempre o mesmo, mas a forma pela qual ele é expressado
muda em funcao do lugar e da época. Como a lingua, que
evoluiu durante séculos, a forma mal é compreensivel para
as geracOes subsequentes. Em sua maior parte, esse
conhecimento ¢é entendido literalmente e, assim, o
conteldo interno é perdido.

O Grande Conhecimento é transmitido de modo sucessivo,
de era para era, de povo para povo, de raca para raca. Os
grandes centros de iniciacdo da India, da Assiria, do Egito e
da Grécia iluminam o mundo com luz brilhante. Os nomes
reverenciados dos grandes iniciados, portadores vivos da
verdade, sao transmitidos com reveréncia de geracao para
geracao. A verdade é determinada mediante escritos e



lendas simbdlicas e é passada as massas para ser
preservada na forma de costumes e cerimbnias, em
tradicoes orais, em memoriais e na arte sacra, por
gualidades invisiveis da danca, da musica, da escultura e de
diversos rituais. Ela é comunicada abertamente apds um
teste definitivo para os que a buscam e é preservada pela
transmissao oral na cadeia daqueles que sabem.
Transcorrido certo tempo, os centros de iniciacao morrem,
um apds o outro, e o conhecimento antigo parte em tuneis
subterraneos e chega as profundezas, oculto dos olhares
dos buscadores. Os portadores desse conhecimento
também se ocultam, tornando-se desconhecidos para
agueles que os rodeiam. Mas nao deixam de existir. De
tempos em tempos, irrompem cérregos separados pela
superficie e mostram que, em algum lugar profundo no
interior, e até hoje, flui o poderoso e antigo rio do
verdadeiro conhecimento do ser.

Descobrir esse rio, encontra-lo — essa a tarefa e a meta
da busca. Pois, tendo-o encontrado, a pessoa pode se
entregar corajosamente ao caminho que deseja percorrer.
Entao, faltara apenas o “conhecer” para “ser” e “fazer”. O
principio do autoconhecimento é claro: Para conhecer, é
preciso descobrir como conhecer.

Nesse caminho, o buscador nao estara totalmente sé. Nos
momentos dificeis, recebera apoio e orientacao, pois todos
que percorrem esse caminho acham-se ligados por uma
corrente ininterrupta. A teoria do esoterismo é que a
humanidade consiste em um circulo exterior mais amplo, o
qual envolve todos os seres humanos, e de um pequeno



circulo de pessoas instruidas e compreensivas no centro.
Estas produzem linhas civilizatérias exotéricas e esotéricas,
paralelas e independentes. Invariavelmente, uma delas se
sobrepbe a outra e se desenvolve, enquanto a outra se
esvanece. Um periodo de civilizacao esotérica surge quando
ha condicbes externas favoraveis, politicas e outras. Entao,
0 conhecimento, ao trajar um ensinamento correspondente
as condicoes da época e do lugar, torna-se amplamente
difundido.

Toda religiao aponta para a existéncia de um centro
comum do conhecimento, e esse conhecimento ¢é
expressado em todos os livros sagrados, mesmo que as
pessoas nao queiram absorvé-lo. Com efeito, esse
conhecimento é bem mais acessivel do que costumamos
supor. Ninguém oculta nada; nao ha segredo algum. Mas é
preciso muito trabalho e esforco para adquirir e transmitir
conhecimentos verdadeiros, tanto por parte de quem os
transmite como daquele que os recebe. E os que tém esse
conhecimento fazem tudo que estd ao seu alcance para
compartilha-lo com o maior niUmero possivel de pessoas,
sempre buscando ajuda-las a aborda-lo quando estao
preparadas para receber a verdade. Em ultima andlise,
porém, o conhecimento nao pode ser imposto a ninguém, e
uma enquete imparcial da vida da pessoa mediana, daquilo
que lhe interessa e ocupa seu dia, mostra imediatamente
gque o problema estad no fato de as pessoas nao quererem
esse conhecimento ou nao serem capazes de recebé-lo.

Quem deseja o conhecimento deve, antes, fazer um
esforco inicial no intuito de descobrir e abordar a fonte



desse conhecimento por conta prépria. Isso pode ser obtido
pelo simples ato de seguir os sinais, 0os quais, embora
disponiveis para todos, geralmente as pessoas se recusam a
ver ou a reconhecer. O conhecimento nunca chega sozinho
até nos. Compreendemos isso muito bem no que diz
respeito a conhecimentos comuns, mas, com o Grande
Conhecimento, quando admitimos a possibilidade de sua
existéncia, de certo modo esperamos alguma coisa
diferente. Por exemplo, sabemos muito bem que, se uma
pessoa quiser dominar a lingua chinesa, vai precisar dedicar
varios anos a seu estudo. Sabemos que sao necessarios
cinco anos para a compreensao dos principios da medicina,
e talvez o dobro disso para a pintura ou a musica. Contudo,
segundo algumas teorias podemos adquirir conhecimentos
sem esforco algum, mesmo durante o sono. A prépria
existéncia dessas teorias demonstra, uma vez mais, por que
o conhecimento ainda nao nos é acessivel. Ao mesmo
tempo, entretanto, precisamos compreender que é pouco
provavel que nossos esforcos independentes para
realizarmos algo dessa natureza tenha éxito. Sé podemos
conquistar um conhecimento com a ajuda de quem ja o
possui. Precisamos aprender com aqueles que sabem.

Nosso conhecimento atual baseia-se na percepcao
sensorial — como a das criancas. Se quisermos adquirir o
conhecimento da realidade, devemos mudar a n6s mesmos,
abrindo-nos para um estado mais elevado de consciéncia
mediante o desenvolvimento de nosso ser. A mudanca do
conhecimento provém da mudanca do ser. Primeiro,
precisamos ter o autoconhecimento e, com a ajuda do



autoconhecimento, aprenderemos a mudar nossa esséncia
— caso queiramos muda-la. Sistemas e escolas podem
indicar métodos e caminhos; assim, quando estivermos
prontos, um novo conhecimento vird do exterior até nés.
Mas nao hda sistema ou escola que possa fazer o trabalho
por nés — teremos de fazé-lo por conta prépria. O
crescimento interior, a mudanca do ser, depende
totalmente do trabalho que a pessoa deve fazer sozinha.

Nos proximos capitulos, muitas coisas serao explicadas de
modo esquematico, inclusive as leis da unidade refletidas
em todos os fenbmenos. Mas quando usamos palavras que
lidam com o conhecimento objetivo, com a unidade na
diversidade, qualquer tentativa de compreensao literal leva
a ilusao. Logo, nao leve nada ao pé da letra. Procure apenas
compreender o principio, a fim de que o entendimento se
aprofunde cada vez mais. Neste ensinamento, o primeiro
principio € que nada deve ser aceito com base na fé. Nao
devemos acreditar em nada que nao possamos constatar
pessoalmente.



|
CONHECE-TE A TI MESMO



O QUE SOMOS NOS?

o falarmos sobre assuntos variados, podemos perceber
Acomo é dificil transmitir nossa visao sobre eles, mesmo
que o tema seja o0 mais banal e que conhecamos bem nosso
interlocutor. Nossa lingua é pobre demais para fazermos
descricbes completas e exatas. Essa lacuna de
compreensao entre uma pessoa e outra é um fenbmeno
organizado matematicamente, tao preciso quanto uma
tabela de multiplicacao. De modo geral, depende da
chamada “psique” das pessoas envolvidas e, em particular,
do estado de suas psiques em um determinado momento.

A veracidade dessa lei pode ser confirmada a cada passo.
A fim de sermos compreendidos por outra pessoa, nao basta
ao locutor saber falar: o ouvinte precisa saber ouvir.
Primeiro, precisamos determinar a possibilidade de uma
compreensao comum. Com esse intuito, temos de olhar
para as coisas, especialmente para nds mesmos, segundo
um ponto de vista, um angulo, o qual pode ser diferente do
costumeiro ou natural para nés. Apenas olhar — fazer mais
sé é possivel com a vontade e a cooperacao do ouvinte e
somente quando ele deixa de ser passivo e comeca a ouvir
em um estado ativo.

Volta e meia, ao conversarmos com as pessoas, ouvimo-
las expressar a visao direta ou implicita de que o homem,



tal como o encontramos na vida cotidiana, pode ser
considerado quase o centro do universo, a “coroa da
criacao”, ou algo que sugira que ele é uma entidade
grandiosa e importante, que suas possibilidades e seus
poderes sao quase ilimitados. Mas, mesmo nessas visoes,
ha varias reservas. Dizemos que, para isso, sa0 necessarias
condicoes excepcionais, circunstancias especiais,
inspiracao, revelacao, e assim por diante.

Se, entretanto, examinarmos esse conceito de “homem”,
veremos imediatamente que ele é composto por
caracteristicas que nao pertencem a uma pessoa apenas,
mas a diversos individuos distintos, conhecidos ou
imaginarios. Nunca conhecemos uma pessoa assim na vida
real, seja no presente, seja como personagem histérico do
passado. Pois cada um de nds tem suas proéprias fraquezas,
e, se olharmos de perto, a miragem da grandeza e do poder
se dissolve. Porém o mais interessante nao é o fato de
envolvermos 0s outros com essa miragem, e sim que, por
uma peculiaridade de nossa prépria psique, nos a
transferimos a nds mesmos, se nao em sua totalidade, pelo
menos em parte, como um reflexo. E assim, apesar de
sermos todos seres humanos comuns, imaginamo-nos como
esse tipo coletivo, ou algo bem préximo dele.

Se soubéssemos como ser sinceros de verdade com nés
mesmos — nao da forma como essa palavra costuma ser
entendida, mas impiedosamente honestos —, entao para a
pergunta “O que somos?” nao esperariamos uma resposta
reconfortante. Mas, do jeito que somos, quase todos
ficariamos intrigados e responderiamos com outra pergunta:



“O que vocé quer dizer?”. E entao perceberiamos que
vivemos toda a vida sem nos fazermos essa pergunta e que
consideramos liquido e certo, até axiomatico, sermos
“alguma coisa”, alguma coisa até valiosa, alguma coisa da
qual nunca duvidamos. Ao mesmo tempo, nao somos
capazes de explicar a outra pessoa o0 que € essa coisa, nao
somos capazes de transmitir sequer uma nocao do que seja,
pois n0s mesmos nao sabemos o que ela é. Sera que nao
sabemos porque, na verdade, essa “alguma coisa” nao
existe, apenas supomos que exista? Nao é estranho
prestarmos tao pouca atencao a nds mesmos, sem nos
interessarmos de fato pelo autoconhecimento? Nao é
estranho fecharmos os olhos para o que somos, passando a
vida com a reconfortante conviccao de que representamos
algo de valor? Deixamos de enxergar o vazio oculto por tras
da fachada criada por nossa autoilusao e nao percebemos
gue esse valor é puramente convencional.

Certo, nem sempre é assim. Nem todos se veem de modo
superficial. Ha mentes inquisitivas que anseiam pela
verdade do coracao, buscam-na, esforcam-se por solucionar
os problemas impostos pela vida, tentam penetrar a
esséncia das coisas, compreenderem-se a si mesmos. Se
raciocinarmos e pensarmos de modo  sensato,
independentemente do caminho seguido para a solucao
desses problemas, acabaremos, inevitavelmente, voltando
para nds mesmos. Devemos comecar solucionando o que
somos e qual nosso lugar no mundo que nos rodeia. Pois,
sem esse conhecimento, nossa procura nao tera um centro
de gravidade. As palavras de Sdécrates, “Conhece-te a ti



mesmo”, ainda sao um principio orientador para todos que
buscam o verdadeiro conhecimento e o verdadeiro ser.

Acabamos de usar uma palavra nova — “ser” —, e, da
mesma forma, é importante que a compreendamos. Temos
questionado se 0 qQque pensamos a nosso respeito
corresponde ao que somos de fato. Um homem, por
exemplo, € médico; aquela mulher é engenheira, ou artista.
Somos mesmo o0 que pensamos ser? Podemos nos definir
como sinbnimos de nossa profissao, com a experiéncia que
ela — ou a preparacao para ela — nos trouxe?

A imagem que fazemos de nds mesmos é formada pelo
gue vivenciamos. Cada um de nds vem ao mundo
imaculado, como uma folha de papel em branco. Depois, as
pessoas e as circunstancias que nos rodeiam comecam a
competir entre si para manchar essa folha, para cobri-la de
textos. A educacao, a formacao da moral, informacdes
chamadas de “conhecimento” — sentimentos como dever,
honra, consciéncia etc. — entram aqui. E todas essas
pessoas afirmam que o0s métodos adotados a fim de
enxertar esses brotos conhecidos como “personalidade”
humana no tronco sao imutaveis e infaliveis. Lentamente, a
folha vai se manchando, e, quanto mais coberta pelo tao
propalado “conhecimento”, mais somos considerados
sabios. Quanto mais textos no lugar chamado “dever”, mais
somos tidos como honestos. E assim é com tudo o mais.
Esse é um exemplo do que chamamos de “homem”, ao qual
volta e meia acrescentamos palavras como “talentoso” e
“genial”. Mas esse génio vai ficar de mau humor pelo resto



do dia caso nao encontre seus chinelos ao pé da cama ao
acordar de manha.

Nao percebemos que nao somos livres em nossas
manifestacdes ou na vida. Nenhum de nés pode ser o que
deseja ser e o que pensa que é. Nenhum de nds é como a
imagem que temos a nosso respeito, e os termos “homem”
e “coroa da criacao” nao se aplicam a nés. “Homem” — eis
uma expressao de orgulho. Mas devemos nos perguntar:
que tipo de homem? Evidentemente, nao aquela pessoa que
se irrita com trivialidades, que presta atencao em assuntos
insignificantes e se distrai com tudo o que o rodeia. Para
termos o direito de nos chamarmos “homens”, precisamos
ser homens de fato. E esse “ser” s& surge com O
autoconhecimento e o desenvolvimento em direcdes que se
tornam claras por meio do autoconhecimento.

Ja tentamos nos observar quando nossa atencao nao
estava concentrada em algum problema especifico? A
maioria estd familiarizada com a situacao, embora talvez
uns poucos tenham observado essa situacao em si mesmos
de maneira sistematica. Sem duvida, temos consciéncia de
que pensamos por meio de associacdes casuais: o
pensamento redne cenas e recordacdes desconexas e tudo
gue cai no campo da consciéncia, ou apenas a toca de leve,
evoca associacoes casuais. O fio condutor dos pensamentos
parece ininterrupto, entretecendo fragmentos de
percepcdes anteriores com base em gravacoes distintas na
memoaria. E essas gravacoes ficam tocando continuamente,
enquanto o aparato de nosso pensamento tece habilmente
fios de pensamento com esse material. Nossas emocoes

”n



seguem o mesmo caminho, agradaveis e desagradaveis —
alegria e tristeza, riso e irritacao, prazer e dor, simpatia e
antipatia. Somos elogiados e ficamos satisfeitos; alguém
nos desaprova e estraga nosso humor. Alguma coisa nova
atrai nosso interesse e faz com que esquecamos N0 Mesmo
instante o que tanto nos interessou no momento anterior.
Lentamente, nosso interesse se apega a essa coisa nova, de
tal forma que nos enfiamos nela da cabeca aos pés. De
repente, somos possuidos, cativados por  ela.
Desaparecemos. E essa propensao a sermos cativados, esse
encantamento, € uma propriedade que cada um tem sob
varios disfarces diferentes. Ela nos prende, toma nossas
forcas e nosso tempo, deixando-nos sem qualquer
possibilidade de sermos objetivos e livres — duas
qualidades essenciais a qualquer um que pretende sequir o
caminho do autoconhecimento.

Se desejamos autoconhecimento, devemos almejar a
liberdade. A meta do autoconhecimento e a possibilidade do
autodesenvolvimento sao tao importantes e sérias — e
exigem esforcos tao intensos —, que é impossivel tentar
realiza-las de maneiras ultrapassadas e em meio a outros
interesses. Se desejamos atingir essa meta, antes de tudo
devemos inseri-la na vida, que nao é tao longa a ponto de
nos permitir desperdica-la com trivialidades. A fim de
podermos aproveitar o tempo investido nessa busca,
precisamos nos livrar de qualquer tipo de apego. Liberdade
e seriedade. Nao aquela seriedade que observa tudo sob
cenho cerrado e bico nos labios, com gestos
cuidadosamente restritos e palavras filtradas pelos dentes,



mas a seriedade que exige determinacao e persisténcia,
intensidade e constancia na tarefa, no intuito de que,
mesmo em repouso, continuemos em nossa busca.

Perguntemo-nos: somos livres? Se tivermos relativa
seguranca no campo material e nao tivermos de nos
preocupar com o dia seguinte, se nao dependermos de
ninguém para nosso sustento ou para determinar nossas
condicdes de vida, estaremos inclinados a dizer sim. Mas a
liberdade de que precisamos nao é uma questao de
circunstancias externas. E uma questdo de estrutura interior
e de nossa atitude perante essas condicdes interiores.
Talvez, porém, pensemos que nossa incapacidade sd se
aplica as nossas associacdes automaticas e que, com
relacao as coisas que “conhecemos”, a situacao seja
diferente.

No decorrer da vida, aprendemos o tempo todo e damos
aos resultados desse aprendizado o nome de
“conhecimento”. Mas, apesar desse conhecimento, nao raro
nos mostramos ignorantes, distantes da vida real e,
portanto, mal adaptados a ela. A maioria das pessoas é
meio educada, como girinos; em geral, somos apenas
pessoas “educadas”, com algumas informacdes sobre
muitas coisas, de forma indistinta e inadequada. Com efeito,
trata-se s0 de informacao. Nao podemos chama-la de
conhecimento, pois o conhecimento é um bem inalienavel
da pessoa. Nao pode ser mais, nao pode ser menos. Pois
uma pessoa s6 conhece quando ela mesma é esse
conhecimento. Em relacdao as nossas conviccdes — nunca as
vimos mudar? Nao flutuam como quaisquer outras coisas



em nods? Seria muito mais preciso chama-las de opinides,
em vez de conviccdes, uma vez que dependem tanto de
nosso humor quanto de nossa informacao, ou talvez apenas
do estado de nosso estbmago em determinado momento.

Cada um de nés é um exemplo até banal de autbmato
animado. Podemos achar que precisamos de uma “alma”,
ou mesmo de um “espirito”, para agirmos e vivermos como
vivemos. No entanto, talvez baste uma chave para darmos
corda em nosso mecanismo. Nossas porcdes cotidianas de
alimento nos ajudam a ganhar corda e renovar as micagens
sem sentido de nossas associacoes, repetidas vezes. Dentre
elas, selecionamos alguns pensamentos. Tentamos conecta-
los a um conjunto e passa-los adiante como valiosos, e
como de nossa autoria. Também colhemos emocdes e
sensacoes, humores e experiéncias. E, com tudo isso,
criamos a miragem de uma vida interior. Chamamo-nos de
seres conscientes e racionais, falamos de Deus, da
eternidade, da vida eterna e de outras questdes elevadas.
Falamos de tudo que podemos imaginar, julgar e discutir,
definir e avaliar. O que omitimos, todavia, é falar de nds
mesmos e de nosso valor real e objetivo. Pois estamos
convictos de podermos obter qualquer coisa que possa
estar faltando em nés.

Como ja dissemos, ha pessoas que sentem fome e sede da
verdade. Se examinarmos os problemas da vida e formos
sinceros com ndés mesmos, vamos nos convencer de que ja
nao é mais aceitavel viver como vivemos antes, nem ser o
gue temos sido até agora. Faz-se essencial uma saida para
essa situacdo. Mas sO6 podemos desenvolver nossa



capacidade potencial depois de limpar o material que
entupiu esta nossa maquina no decorrer da vida. Para fazé-
lo de maneira racional, precisamos ver o gue precisa ser
limpo, e onde e como. E ver isso sozinho é quase
impossivel. A fim de vermos essas coisas, € preciso olhar
com objetividade desde o exterior. E para isso é preciso
ajuda mutua.

Esse é o estado de coisas no ambito do
autoconhecimento. Para “fazer”, precisamos conhecer, mas
para conhecer precisamos descobrir como conhecer. Nao
podemos descobrir isso sozinhos.



O HOMEM NAO PODE “FAZER”

ara um estudo exato, é preciso uma linguagem exata.
PMas a linguagem cotidiana que usamos a fim de
expressar o0 que conhecemos e compreendemos e de
escrever livros nao basta para nem mesmo uma pequena
parcela disso. Um discurso impreciso nao pode servir a um
conhecimento exato. As palavras sao muito vagas,
nebulosas e indefinidas, e o significado que atribuimos a
elas é arbitrario e variavel demais. Elas nao podem ter
nenhum significado constante. Mas nao temos maneira de
indicar o significado e a nuance especificos atribuidos a
cada palavra, ou seja, a relacao com que as palavras sao
utilizadas por nds. E nao temos essa meta. Queremos
estabelecer, invariavelmente, nosso significado pessoal a
uma palavra, usando-a sempre nesse sentido, o que, por
obvio, é impossivel, pois a mesma palavra, usada em
momentos diferentes e de maneiras variadas, tem
significados diferentes.

O uso errbneo de palavras e as qualidades das palavras
em si tornaram-nas instrumentos inconfidveis para um
discurso e um conhecimento exatos, para nao falar do fato
de nao termos nem palavras nem expressdes para muitos
conceitos acessiveis a razao humana. S6 a linguagem dos
ndmeros pode servir para expressdes exatas, mas essa



linguagem é aplicada apenas para designar e comparar
quantidades. No entanto, as coisas nao diferem apenas em
tamanho, e sua definicao do ponto de vista quantitativo nao
é suficiente para conhecé-las e analisa-las com exatidao.
Nao sabemos aplicar a linguagem dos niumeros a atributos e
bem designar numericamente qualidades com relacao a
alguma constante. Se isso pudesse ser feito, poderiamos
nos expressar em uma linguagem exata. Todavia,
precisamos aproximar nosso pensamento de uma
designacao precisa e matematica das coisas e dos eventos
e descobrir a possibilidade de nos compreendermos e aos
demais.

Se tomarmos qualquer das palavras mais usadas e
tentarmos entender seus diversos significados de acordo
com guem as usa € Como as usa, veremos por que nao
temos o poder de expressar nossos pensamentos com
exatidao e por que tudo o que pensamos e dizemos é tao
instavel e contraditério. Além de haver diversos sentidos
para cada palavra, essa confusao e essa contradicao sao
causadas pelo fato de nunca definirmos para n6s mesmos o
sentido preciso com gque usamos uma palavra em especial,
e ainda nos perguntamos por que 0s outros nao entendem
algo que é tao claro para nds. Se, por exemplo, a palavra
“mundo” for dita na companhia de dez pessoas, cada uma a
entendera a sua maneira. Se soubéssemos captar e
escrever nossos préprios pensamentos, veriamos que nao
temos ideias conectadas com a palavra “mundo”, mas que
apenas um termo bem conhecido e um som familiar foram
emitidos, cuja importancia supomos conhecer. E como se



cada um de nds ouvisse a palavra e dissesse para si
mesmo: “Ah, o ‘mundo’, sei o que é isso”. Na verdade, nao
sabemos. Mas a palavra é familiar, e por isso nao nos ocorre
guestiona-la — apenas a aceitamos. SO nos lembramos de
fazer perguntas sobre palavras novas, as quais nao
identificamos, e ai costumamos substituir uma palavra
conhecida pela desconhecida. Damos a isso o0 nome de
“compreensao”.

Mas, se nos perguntarmos o que entendemos pela palavra
“mundo”, ficaremos perplexos diante de tal questao.
Normalmente, quando ouvimos ou usamos essa palavra em
uma conversa, nhao pensamos ho que ela significa,
decidindo, de uma vez por todas, que sabemos e que todos
sabem. Agora, pela primeira vez, vemos que nao sabemos e
gque nunca pensamos nhisso. Mas nao conseguiremos € nao
saberemos ficar com a ideia de nossa ignorancia. Nao
temos uma capacidade de observacao adequada e nao
somos sinceros o suficiente com ndés mesmos. Vamos nos
recuperar em breve, ou seja, nao tardaremos a nos enganar.
E vamos nos lembrar de uma definicdo para a palavra
“mundo” ou compor rapidamente uma definicao para ela,
com base em alguma fonte familiar, ou tomar emprestada a
primeira definicdo que alguém apresentar e que entrar em
nossa cabeca. Depois, vamos expressa-la como sendo nossa
prépria compreensao, embora nunca tenhamos pensado de
fato nessa palavra nem saibamos o que pensamos dela.

Porém, se a questao for tratada da maneira correta,
poderemos estabelecer com razoavel precisao o que
entendemos com essa palavra. E, com a compreensao



certa, essa definicao incluiria em si mesma todas as visdes
acerca do mundo e todas as abordagens diante da questao.
Assim, tendo concordado com tal definicdo, seriamos
capazes de conversar com outras pessoas sobre o mundo.
De fato, s6 quando partimos de tal definicao é que podemos
nos entender. Isso se da porque, na verdade, vivemos em
um e ao mesmo tempo em seis mundos, assim como
vivemos em determinado andar de determinado prédio, na
rua, na cidade, no estado e no continente tal e tal. Se
falarmos do lugar onde moramos sem fazer referéncia ao
prédio, a cidade ou a regiao do mundo, certamente nao
seremos compreendidos. Mas sempre falamos dessa
Mmaneira sobre coisas que nao tém importancia pratica. Com
uma Unica palavra, designamos prontamente uma série de
conceitos que lhe estao relacionados, assim como uma
parte desprezivel relaciona-se com um todo imenso.

Um discurso exato deveria sempre indicar, com razoavel
precisao, com que relacao cada conceito é adotado e o que
ele inclui em si mesmo — ou seja, de que parte consiste e
onde se encaixa como componente. Isso é inteligivel e
irrefutavel, mas infelizmmente nunca acontece, mesmo que
seja pelo fato de que em geral nao conhecemos, e nao
temos como descobrir, as partes e as relacdes do conceito
apresentado. Um principio importante deste ensinamento é
deixar clara a relatividade de cada conceito, nao no sentido
abstrato de que tudo no mundo é relativo, mas indicando
exatamente no que e como ele se relaciona com o resto.

Agora, se considerarmos o conceito de “homem”, veremos
outra vez como a palavra é mal-entendida e que as mesmas



contradicdes se opdem a ele. Todos usam essa palavra e
acham que entendem o que quer dizer “homem”. Mas, na
verdade, cada um compreende esse conceito a sua prépria
maneira, e todos de maneira diferente. O naturalista sabio
vé uma raca aperfeicoada de macacos, definindo o homem
pela construcao de seus dentes, e assim por diante. O
religioso, que acredita em Deus e em uma vida futura, vé no
homem sua alma imortal confinada a um envelope terrestre
perecivel, cercado por tentacbes que o levam a perigos. O
economista considera o homem uma entidade produtiva e
consumidora. E assim por diante. Todas essas visdes
parecem totalmente opostas entre si, contradizendo-se, e
sem pontos de contato. Ademais, a questao se complica
pelo fato de vermos muitas diferencas entre as pessoas, tao
grandes e tao nitidamente definidas que, em geral, parece
estranho usar um uUnico termo, “homem”, para referir-se a
todos esses seres diferentes.

E se, diante de tudo isso, perguntarmo-nos o que é o
homem, veremos que nao podemos responder a essa
gquestdao — ndés nao sabemos. As definicbes nao sao
suficientes, seja em termos anatdmicos, fisioldgicos,
psicolégicos ou econbmicos, pois relacionam-se igualmente
com todos os aspectos, sem permitir a distincao por meio
de diferencas Vvisiveis. Apesar de nosso depodsito de
informacdes bastar para determinarmos o que € o homem,
nao sabemos como tratar a questao de forma simples. Nos
mesmos complicamos e confundimos a questao.

Para este ensinamento, define-se homem como o ser que
pode “fazer”, ou seja, agir conscientemente segundo sua



prépria vontade. Nao podemos encontrar uma definicao
mais completa. Os animais diferem das plantas pelo poder
da locomocao. E embora um molusco preso a uma rocha e
certas algas marinhas capazes de se mover contra a
corrente parecam violar esse principio, mesmo assim a lei é
veridica — uma planta nao caca comida, nao evita uma
colisao nem se esconde de seu perseguidor. O homem
difere do animal pela capacidade de agir com consciéncia,
pela capacidade de fazer. Nao podemos negar isso e vemos
que essa definicao satisfaz todos os requisitos. Permite-nos
isolar o homem de outros seres que nao tém o poder de agir
conscientemente e, ao mesmo tempo, diferenciar uma
pessoa de acordo com o grau de consciéncia em sua agao.
Sem exagero, podemos dizer que todas as diferencas que
nos destacam de outras pessoas podem ser reduzidas a
diferencas na consciéncia de suas acOes. Elas parecem
variar muito porque as acdes de algumas delas sao,
segundo nossa opiniao, profundamente conscientes,
enquanto as acdes de outras sao tao inconscientes que
parecem até superar a inconsciéncia das pedras, as quais,
pelo menos, reagem de modo correto a fendmenos
exteriores. A questao é complicada porque, de modo geral,
a mesma pessoa nos mostra, ao lado do que parecem ser
atos de vontade inteiramente conscientes, outras reacdes
bem inconscientes, animais ou mecanicas. Por isso, o
homem nos parece um ser extraordinariamente complicado.
Este ensinamento nega essa complicacao e pde-nos diante
de um paradoxo dificil: o homem é aquele que pode “fazer”,
mas, entre as pessoas comuns, bem como entre as



consideradas extraordinarias, nao ha ninguém que possa
“fazer”.

Na vida pessoal, familiar e social, na politica, na ciéncia,
na arte, na filosofia e na religiao, tudo, do comeco ao fim,
esta “feito”. Ninguém pode “fazer” nada. Se duas pessoas,
a0 comecarem uma conversa sobre o homem, concordarem
em chama-lo de um ser capaz de acao, de “fazer”, elas irao
se entender. Deixaremos bem claro o que significa “fazer”,
algo que requer um elevado grau de existéncia e de
conhecimento. Em geral, nem sequer compreendemos 0
que significa “fazer”, pois, em nosso préprio caso e no dos
gue nos rodeiam, tudo estd sempre “feito” e tem sido
sempre “feito”.

A pessoa que dorme nao pode “fazer”. Com ela, tudo é
feito no sono. Aqui, 0 sono é entendido nao no sentido literal
do sono organico, mas no sentido de um estado de
existéncia associativa. Antes de tudo, precisamos despertar.
Tendo despertado, veremos que, tal como somos, nao
podemos “fazer”. Entao, teremos de morrer
voluntariamente e renascer. Renascidos, deveremos crescer
e aprender. Depois de termos crescido e aprendido, seremos
capazes de “fazer”.

A ideia de que o homem nao pode “fazer” e de que tudo
estda “feito” nele coincide com a ciéncia positivista. De
acordo com essa visao, o homem €é um mecanismo
complicado que se desenvolveu por meio da evolucao a
partir do organismo mais simples e é capaz de reagir de
maneira complexa a impressdes externas. Essa capacidade
de reacao é tao complicada, e a reacao em resposta pode



ser tao distante da causa que a produziu, que as acoes da
pessoa, ou a0 menos uma parte delas, parecem, a um
observador ingénuo, voluntarias e independentes. Na
verdade, o homem nao é capaz sequer da menor acao
independente ou espontanea. Todo ele nada é senao o
resultado de influéncias externas. O homem é um processo,
uma estacao transmissora de forcas. Se imaginarmos uma
pessoa privada desde o nascimento de quaisquer
impressdes, com a vida preservada por algum milagre, essa
pessoa nao seria capaz de um Unico movimento ou de uma
sé acao. Na verdade, essa pessoa nao poderia viver, pois
nao poderia nem respirar, nem comer. A vida é uma série
complicada de acbes — respiracao, alimentacao, troca de
matérias, crescimento de células e tecidos, reflexos,
impulsos nervosos, e assim por diante. Em uma pessoa sem
impressdes externas, nada disso seria possivel. E, é
evidente, ela nao conseguiria realizar acdes consideradas
voluntarias e conscientes.

Logo, do ponto de vista positivista, 0 homem sé difere dos
animais pela maior complexidade de suas reacoes diante de
impressdoes externas e por um intervalo maior entre
impressao e reacao. Mas o homem, como 0s animais, é
incapaz de ter suas préprias acoes independentes, e o que
chamamos de “vontade” no homem nada mais é do que o
resultado de seus desejos. Essa visao é claramente
positivista. Mas ha uns poucos que a afirmam de modo
sincero e consistente. Na verdade, muitos, embora afirmem
a si mesmos e aos demais que estao baseados em uma
cosmovisao positivista estritamente cientifica, apoiam uma



mescla de teorias. Aceitamos a visao positivista das coisas
sé até certo ponto, até ela comecar a ficar muito austera,
oferecendo pouco consolo. Por um lado, admitimos que
todos os processos fisicos e psiquicos do homem sao meros
reflexos, mas, ao mesmo tempo, presumimos certa
consciéncia independente, certo principio espiritual — o
livre-arbitrio.

Segundo o ponto de vista deste ensinamento, a vontade é
uma combinacao especifica, derivada de qualidades
especialmente desenvolvidas e existentes em uma pessoa
capaz de “fazer”. E sinal de um nivel bem elevado de
existéncia, em comparacao com a existéncia de uma pessoa
comum. Apenas 0s que sao desse modo podem “fazer”. Os
demais sao meros autbmatos, acionados por forcas
externas. Somos como uma simples maquina ou um
brinquedo mecanico, os quais sé funcionam enquanto a
corda que lhe vai dentro se desenrola, sem serem capazes
de acrescentar qualquer coisa a sua forca. H& grandes
possibilidades no homem, bem maiores do que a ciéncia
positivista aceita, mas, do modo como somos agora, nao
podemos alegar o direito a sermos entidades dotadas de
independéncia e de vontade.



NAO EXISTE “EU” UNIFICADO

a vida, de modo geral, valemo-nos de uma parte

minima de nossas funcdes e de nossa forca. E que n&o
nos conhecemos. Nao aceitamos que somos maquinas e
nao conhecemos a natureza e o funcionamento de nosso
mecanismo. Somos maquinas.

O homem nasce, diz-se, com um mecanismo criado para
receber diversos tipos de impressdes. A percepcao de
algumas dessas impressées comeca antes de seu
nascimento, e, durante seu crescimento, surgem mais e
mais aparatos receptores, 0s quais vao se aperfeicoando. A
estrutura desses aparatos € a mesma em todas as partes do
mecanismo, como discos virgens nos quais € possivel
gravar musicas. Nesses “discos”, gravam-se todas as
impressoes, desde o primeiro dia de vida, e mesmo antes
dele. Além disso, um mecanismo automatico permite que
todas as novas impressdes se conectem com as gravadas
anteriormente, em um registro cronoldgico. Logo, toda
impressao ja vivenciada fica gravada em diversas partes de
diversos discos, onde é preservada intacta. O que
chamamos de memadria é um sistema muito imperfeito, com
o qual fazemos uso apenas de uma pequena parte de nosso
depdsito de impressdes. Entretanto, uma vez vivenciadas,
as impressdes nunca desaparecem; elas ficam preservadas



nos discos em que sao gravadas. Muitos experimentos de
hipnose provaram que é possivel se recordar de tudo pelo
que ja se passou, nos minimos detalhes. Todas as
particularidades de nossa visao de mundo e as
caracteristicas de nossa individualidade dependem da
ordem na qual esses registros foram feitos e da qualidade
dos discos gravados existentes em nés.

A operacao de nosso mecanismo associativo determina
como pensamos e sentimos. Suponha que tivemos uma
impressao e a registramos em conexao com outra que nao
tem nada em comum com a primeira — por exemplo, uma
musica animada e dancante foi ouvida em um momento de
choque fisico intenso, de agonia ou de pesar. Essa musica
animada sempre ira evocar em ndés a mesma emogao
negativa e, por correspondéncia, a sensacao de agonia com
gue nos lembramos dela. Nossa ciéncia da a isso 0 nome de
pensamento e sentimento associativos. Mas a ciéncia nao
percebe que o homem fica atado por essas associacoes e
que nao consegue se livrar delas. Nossos pensamentos e
sentimentos sao totalmente determinados pelo carater e
pela qualidade dessas associacoes.

Um de nossos maiores erros é a ilusao com relacao ao
nosso “eu”. O homem, tal como o conhecemos — a
“maquina humana” que nao pode “fazer” e cujas acoes
aparentes simplesmente sao “feitas” —, nao pode ter um
“eu” invariavel e unificado. Nosso “eu” muda com tanta
frequéncia quanto nossos pensamentos, sentimentos e
humores, e cometemos um grave erro ao nos
considerarmos sempre a mesma pessoa, quando, na



realidade, somos sempre outra pessoa, € nunca a mesma
pessoa que fomos no momento anterior. O homem nao tem
um “eu” constante e invariavel. Cada pensamento, cada
humor, cada desejo e cada sensacao dizem “eu”. E, em
cada caso, presumimos que esse “eu” fala pelo Todo, pela
pessoa inteira, e que um pensamento, um desejo ou uma
aversao representam a expressao desse Todo. Na verdade,
essa suposicao é totalmente infundada. Cada pensamento e
cada desejo surgem e vivem de maneira separada e
independente do Todo. E o Todo nunca chega a se expressar
de fato, porque ele existe, como tal, apenas como uma
entidade material em um corpo fisico e como um conceito
abstrato. Em sua psigue, o homem nao tem um “eu
unificado, mas centenas de pequenos “eus” separados, 0s
quais, com frequéncia, sao totalmente desconhecidos e
inacessiveis aos demais, ou hostis uns com os outros, ou
seja, mutuamente exclusivos e incompativeis. A cada
minuto, a cada momento, estamos dizendo ou pensando
“eu” e, todas as vezes, o “eu” é diferente. Primeiro é um
pensamento, depois um desejo, depois uma sensacao,
depois outro pensamento, e assim por diante, ad infinitum.
O homem é uma pluralidade; seu nome é Legiao.

A alternancia de “eus”, sua Iluta constante pela
supremacia, é orientada por influéncias externas acidentais.
Calor, sol, bom tempo — essas coisas lembram de modo
imediato todo um grupo de “eus”. Frio, neblina e chuva
lembram outro grupo, com associacdes, sentimentos e
acoes diferentes. Em nds nao ha nada que possa controlar a
mudanca dos “eus”. Em grande parte, isso se deve ao fato

”n



de nao chegarmos a ficar conscientes da mudanca, mas
vivermos sempre no “eu” mais recente. Naturalmente,
alguns “eus” sao mais fortes do que outros. Isso nao se
deve a sua forca consciente; trata-se apenas do resultado
de acidentes ou de estimulos externos mecanicos. Fatores
como educacao, exemplos seguidos, leituras, o hipnotismo
da religiao ou a casta e a tradicao podem criar “eus” na
personalidade com forca suficiente para dominar grupos
inteiros de “eus” mais fracos. Mas sua forca é determinada
pelos discos de gravacao em nossos aparatos de recepcao.
E todos os “eus” que formam nossa personalidade tém a
mesma origem que esses discos. Tanto os “eus” mais fortes
gquanto os mais fracos sao resultado de estimulos externos,
e eles sao ativados e controlados por novas influéncias do
exterior.

Vamos reiterar: o homem nao tem individualidade, um
eu” singular e unificado, mas divide-se por uma
multiplicidade de pequenos “eus”. Cada um desses
pequenos “eus” separados é capaz de se chamar pelo nome
do Todo, de agir em nome do Todo, de concordar ou
discordar, de fazer promessas e tomar decisbes com as
quais outro “eu” ou o Todo terao de lidar. Isso explica por
que, de modo geral, as pessoas tomam decisbes e
raramente as levam a cabo. Por exemplo: uma pessoa
decide que, a partir de amanha, vai acordar cedo todos os
dias. Isso é decidido por um “eu”, ou mesmo por um grupo
de “eus”, mas acontece que o “eu” responsavel por sair da
cama discorda completamente da decisao anterior ou,
talvez, nem tenha tomado conhecimento dela. Assim, essa

n

a



pessoa continuard dormindo de manha e, a noite, ird
decidir, outra vez, acordar cedo no dia seguinte. Em alguns
casos, esse fenbmeno pode ter consequéncias bem
desagradaveis. Um pequeno “eu” acidental pode prometer
algo de modo espontaneo, em um dado momento, nao para
si mesmo, mas para terceiros, por capricho ou vaidade.
Depois disso esse “eu” desaparece, mas a pessoa — ou
seja, a combinacao dos outros “eus”, totalmente inocentes
da acao desse “eu” — pode acabar pagando por esse
capricho pelo resto da vida. A tragédia da condicao humana
é que cada um desses pequenos “eus” tem o direito de
assinar cheques e fazer promessas vinculantes, e a pessoa,
ou seja, o Todo, tem de cumpri-las. Com frequéncia, a vida
das pessoas consiste em pagar ou desfazer as promessas
de pequenos “eus” acidentais.

A principal ilusao é a conviccao de que podemos “fazer”,
que temos o poder de agir, de fazer coisas. Na verdade,
porém, a humanidade é incapaz de fazer qualquer coisa em
seu estado atual. Tudo com que a humanidade se ocupa
simplesmente estd “feito”. Tudo que acontece a nossa volta,
tudo que realizamos, tudo que vem de nés — tudo
acontece. E acontece assim como a chuva resulta de
mudancas na temperatura de diversas camadas da
atmosfera, como a neve derrete sob os raios do sol e a agua
congela a certa temperatura. O homem é uma maquina.
Tudo que fazemos, todas as nossas acdes e palavras, todos
0S N0ssos pensamentos, sentimentos, conviccdes, opinides
e habitos sao provocados por influéncias e impressdes
externas. Nao podemos produzir um uUnico pensamento ou



uma Unica acao por conta prépria. Tudo que dizemos,
fazemos, pensamos, sentimos — tudo acontece,
simplesmente. Nao podemos descobrir nada, inventar nada.
Tudo esta “feito”, tudo acontece por si sé.

Para internalizarmos sozinhos esse fato, para compreendé-
lo, para nos convencermos de sua veracidade, precisamos
nos livrar de milhares de ilusdes sobre o homem, sobre
nossa capacidade de criar ou de controlar nossa propria
vida. Tudo que imaginamos fazer simplesmente acontece —
movimentos populares, guerras, revolucdes, mudancas no
governo, tudo apenas acontece. Isso se aplica a tudo que
ocorre na vida do individuo. Nascemos, vivemos, morremos,
construimos casas, escrevemos livros, nao como queremaos,
mas sé porque é assim que as coisas sao. Nao podemos
fazer, construir, destruir, escrever ou imaginar, mas somos
meramente uma parte do fazer, do construir, do destruir, do
escrever e do imaginar que ocorrem. Nao podemos amar,
odiar ou desejar; somente vivenciar o amor, o 6dio e o
desejo. Tudo tem uma causa necessaria em outra coisa.

As pessoas acreditam no progresso e na cultura, mas ndo
existe isso de progresso. Tudo é como era ha milhares, ou
mesmo ha dezenas de milhares de anos. As aparéncias
podem mudar, mas a esséncia das coisas nao. A
humanidade é sempre a mesma. A vida de povos
“civilizados” e “cultos” gira em torno exatamente dos
mesmos interesses que a dos selvagens mais ignorantes. A
civilizacao moderna baseia-se na violéncia e na escravidao.
E em palavras elegantes. Mas o “progresso” e a
“civilizacao”, no sentido real desses termos, nao podem



acontecer sozinhos, como resultado de acdes inconscientes,
mecanicas. Eles s6 podem advir de esforcos conscientes.
Porém, de que esforco consciente as maquinas podem ser
capazes? E se uma maquina age inconscientemente, entao
uma centena de maquinas também agem
inconscientemente, e isso também se aplica a mil, a cem
mil ou a um milhdo de maquinas. A atividade inconsciente
de um milhdo de maquinas deve resultar, necessariamente,
em destruicao e exterminio. Essas acdes inconscientes e
involuntdrias sao exatamente a raiz de todos os males.

Um aspecto particular é a questao da guerra. As pessoas
se perguntam como podem acabar com as guerras, mas as
guerras nao podem ser impedidas, pois resultam da
escravidao na qual vivemos. Em termos estritos, o homem
nao pode ser culpado pelas guerras, as quais, na verdade,
devem-se a influéncias planetarias em uma escala césmica.
Mas nao impomos resisténcia alguma a essas influéncias,
nem podemos resistir a elas, pois somos escravos. Se
fossemos livres e capazes de “fazer”, seriamos capazes de
resistir a essas influéncias, deixando de nos matar uns aos
outros. Somos o0 que somos e nao podemos ser diferentes. A
guerra tem muitas causas desconhecidas, algumas em ndés,
outras fora de nés. Precisamos comecar com as causas que
estao em ndés mesmos e aceitar o fato de que nao é possivel
sermos independentes de forcas cdésmicas se somos
escravos de tudo o que nos rodeia. Precisamos entender
que somos controlados por tudo o que nos envolve. Se
pudermos nos libertar do que nos cerca, entao poderemos
nos libertar das influéncias planetarias.



Liberdade, libertacao — essa deve ser nossa meta.
Tornarmo-nos livres, escapar da escraviddao — € isso que
devemos almejar caso queiramos compreender nossa
posicao atual. Enquanto permanecermos escravos, interior e
exteriormente, nada poderemos realizar e nunca
conseguiremos escapar da escravidao das circunstancias.
Mas nao poderemos deixar de ser escravos das condicoes
externas enquanto nos mantivermos internamente cativos.
A fim de sermos livres, precisamos adquirir a liberdade
interior. A principal razao para a escravidao interior é nossa
ignorancia, ou seja, a ignorancia sobre nés mesmos. Sem
autoconhecimento, nao podemos ser livres, nao podemos
nos governar. Sem compreendermos o funcionamento de
nossa maquina, permaneceremos Ssempre escravos,
joguetes das forcas que atuam sobre nds.

Antes de qualquer coisa, é necessario conhecer a
maquina. Naturalmente, uma maquina, uma maquina de
verdade, nao se conhece nem pode se conhecer. Com
efeito, quando uma maquina se conhece, nao é mais
apenas uma maqguina ou, no minimo, ndao como era antes.
Ela jd comeca a ser responsavel por suas acoes. No intuito
de conhecer nossa maquina, é preciso compreender nossa
prépria situacao. Estamos na prisao. Tudo que queremos, se
é que somos sensatos, é escapar. Mas como? A Unica
maneira é escavar um tunel sob o muro. Trata-se de uma
tarefa grandiosa demais para uma pessoa sb. Mas, se dez
ou vinte pessoas se reunirem, trabalhando em turnos, umas
escavando, outras dando cobertura as demais, entao elas
poderao fugir pelo tdnel. Além disso, ninguém escapa da



prisao sem a ajuda dos que ja escaparam. Apenas eles
podem dizer como sair ou indicar as ferramentas a serem
usadas. Mas nao ha como um dunico prisioneiro, agindo
sozinho, encontrar essas pessoas ou comunicar-se com elas.
E preciso organizar um grupo. Nada pode ser feito sem um
grupo organizado.

Se uma pessoa que estd na prisao quer ter alguma chance
de escapar, a primeira coisa a fazer é perceber que esta na
prisdo. Se ela nao puder perceber isso, nao terd chance
alguma. Ninguém pode nos libertar a forca; ninguém pode
nos ajudar a escapar se nao quisermos sair. A libertacao,
para gue ocorra, s6 pode ser o resultado de trabalho e
esforcos — acima de tudo de esforcos conscientes rumo a
determinada meta.



RUMO AO AUTOCONHECIMENTO

apelo “Conhece-te a ti mesmo” costuma ser atribuido a
Sécrates, mas na verdade essas palavras servem de
base a muitos sistemas e escolas ainda mais antigas. O
pensamento moderno conhece esse principio, embora
compreenda seu sentido e sua importancia de maneira
vaga. A tipica pessoa educada de hoje, mesmo a que tem
interesses filosoficos ou cientificos, nao percebe que o
principio “Conhece-te a ti mesmo” refere-se a necessidade
de conhecermos nossa prdopria maquina, a magquina
humana”, que é mais ou menos a mesma em todas as
pessoas. E um apelo, em primeiro lugar, para estudarmos a
estrutura, as funcdes e as leis de nosso organismo. Todas as
partes da maquina humana acham-se tao interligadas, cada
coisa dependendo de outras, que ¢é completamente
impossivel estudar qualquer funcao isolada, sem
estudarmos todas as demais. Logo, pelo menos no que diz
respeito a maquina humana, precisamos conhecer tudo a
fim de conhecer qualquer coisa em ndés. E, na verdade, isso
é possivel. Mas exige tempo e esforco e, acima de tudo, a
aplicacao do método certo sob orientacao adequada.
O principio “Conhece-te a ti mesmo” é um imperativo rico
e profundo. Exige, antes de qualquer coisa, que quem quer
se conhecer compreenda seu significado, suas



consequéncias e seus requisitos. De fato nos conhecermos é
uma meta imensa, mas muito vaga e distante — bem além
de nossa capacidade atual. Assim, em termos estritos, nao
podemos nem afirma-la como nossa meta atual. Em vez de
NnOS preocuparmos com o autoconhecimento, temos de nos
contentar, no presente, com o autoestudo, aceitando-o
como objetivo imediato. Portanto, a meta deve ser
comecarmos a nos estudar, a nos conhecer, da maneira
certa. O autoestudo é o trabalho, o caminho, que acabara
levando ao autoconhecimento. Mas, antes de podermos nos
dedicar a um autoestudo, precisamos aprender a estudar,
por onde comecar e que métodos usar.

O principal método de autoestudo é a auto-observacao,
necessaria a fim de se compreender como as diversas
funcdes da maquina humana relacionam-se umas com as
outras. Esse método, por sua vez, ird nos permitir
compreender como e por que, em ocasides especificas, tudo
estd “feito” em nds. Essa nocdao basica das funcdes e
caracteristicas da maquina humana é um pré-requisito para
se compreender os principios fundamentais de sua
atividade. Sem compreender esses principios e manté-los
sempre em mente, qualquer tentativa de auto-observacao
sera intrinsecamente falha. Logo, para o verdadeiro
autoconhecimento, aquela introspeccao a qual as pessoas
costumam se dedicar habitualmente no curso da vida é
indtil e ndo leva a lugar algum.

Temos de entender que cada uma de nossas funcoes
psiquicas normais € um modo de obter certo tipo de
conhecimento. A mente permite-nos perceber um aspecto



das coisas e dos eventos; as emocdes, outro aspecto; as
sensacdes, um terceiro. Entretanto, sé podemos ter o
conhecimento pleno de alguma coisa se a examinarmos
simultaneamente com a mente, o sentimento e a sensacao.
Tal nivel de percepcao, possivel apenas com um tipo
diferente de existéncia, deveria ser a meta de todas as
pessoas que almejam o conhecimento verdadeiro.

Em condicdes normais, vemos o mundo através de um
vidro escuro, mas, mesmo que percebamos isso, somos
impotentes para mudar essa realidade. Nosso modo de
percepcao depende do funcionamento de nosso organismo
como um todo. Todas as nossas funcdes estao interligadas,
sao interdependentes, e todas procuram manter um estado
de equilibrio mudtuo. Portanto, ao comecarmos a nos
estudar, devemos compreender que, se descobrirmos um
aspecto do qual nao gostamos, nao seremos capazes de
muda-lo. Estudar é uma coisa, mudar é outra bem diferente.
Mas o estudo é o primeiro passo a fim de se perceber o
potencial de mudanca no futuro. No comeco, devemos
compreender que, por um longo tempo, todo o0 nosso
trabalho sera dedicado a estudarmos sozinhos.



]
NOSSA MAQUINA HUMANA



FUNCOES E CENTROS

ideia do homem como maquina precisa ser

compreendida com clareza e precisa ser representada
para a propria pessoa, a fim de que ela perceba sua
importancia e todas as suas implicacdes. Este ensinamento
mostra principios gerais da estrutura do mecanismo, mas
que servem apenas de plano para a auto-observacao de
cada um. O primeiro principio é que nada deve ser aceito
com base na fé.

Nosso principal erro é presumir que temos uma Unica
mente, cujas funcdes sao “conscientes”, e que tudo que nao
entra nessa mente é “inconsciente” ou “subconsciente”. A
atividade da maquina humana nao é controlada por uma
mente, mas por varias, totalmente independentes umas das
outras, com funcdes distintas e esferas separadas de
atividade. Isso precisa ser compreendido antes de qualquer
coisa, pois, a menos que o facamos, nada poderd ser
compreendido sobre nosso funcionamento.

A maquina humana tem cinco funcdes comuns:

Pensamento
Sentimento
Movimento
Instinto



Sexo

Para nds, o autoestudo deve comecar pelas quatro
primeiras: pensamento, sentimento, movimento e instinto.
A funcao sexual é condicionada por essas quatro e sé pode
ser estudada depois, quando as outras forem
compreendidas de modo satisfatério.

A maioria, fica claro o que queremos dizer com a funcéo
do pensamento, ou intelectual: processos mentais, como a
formacao de representacdes e conceitos, raciocinio,
comparacao, afirmacao, negacao, formacao de palavras,
imaginacao. A segunda funcao é a do sentimento, ou das
emocdes, como alegria, tristeza, medo, espanto, e assim
por diante. Cremos estar claro que as emocdes Ssao
diferentes dos pensamentos, mas volta e meia nés os
misturamos em nosso discurso e em nossos pensamentos
habituais.

As outras duas funcdoes, do movimento e do instinto,
requerem mais tempo para a compreensao, pois Nnao sao
divididas corretamente pela psicologia convencional. As
palavras “instinto” e “instintivo” costumam ser usadas de
forma incorreta, em especial se aplicadas a funcoes
externas que, na verdade, sao funcdées de movimento, ou
até mesmo emocionais. A funcao do movimento governa
todos os movimentos externos, como andar, escrever, falar
e comer. Incluem-se ai movimentos externos chamados, na
linguagem popular, de “instintivos”, por exemplo agarrar
um objeto que esta caindo sem pensar. A funcao do
movimento também é responsavel por movimentos internos



indteis, como imaginar, devanear, falar sozinho, tagarelar e,
de modo geral, todas as manifestacoes sem controle.

A funcao instintiva inclui todo o funcionamento interno do
organismo, como digestao, respiracao e circulacao
sanguinea; os cinco sentidos; toda sensacao fisica, ou seja,
sensacdes agradaveis ou desagradaveis; e todos o0s
reflexos, inclusive o riso e o bocejo.

A diferenca entre a funcao do movimento e a instintiva é
evidente e pode ser compreendida com facilidade.
Nenhuma das funcdes do movimento é inerente, e o
individuo deve aprender todas, assim como a crianca
aprende a andar e a escrever. Por outro lado, todas as
funcdes instintivas, sem excecao, sao inerentes e nao
precisam ser aprendidas.

De acordo com o que a psicologia aceita, a funcao do
pensamento é controlada por um certo centro, o qual
chamamos de “mente”, “intelecto” ou “cérebro”. E é isso
mesmo. Ao mesmo tempo, todavia, devemos compreender
que cada uma das outras funcdes é controlada por seu
préprio centro ou mente. Logo, do ponto de vista deste
ensinamento, ha quatro mentes controlando nossas acodes
habituais: pensamento, sentimento, movimento e mente
instintiva, as quais chamaremos de “centros”. Cada centro é
independente dos outros, com sua prépria esfera de acao,
seus poderes e suas formas de desenvolvimento.

Na verdade, cada centro ocupa o corpo todo, penetra, por
assim dizer, o organismo inteiro. Ao mesmo tempo, cada um
tem o que é chamado de seu “centro de gravidade”. O
centro de gravidade do centro do pensamento esta no plexo



solar. E os centros de gravidade dos centros do movimento
e do instinto estao na coluna vertebral. Os quatro centros
tém muito em comum e, ao mesmo tempo, cada um tem
suas caracteristicas peculiares.

Uma das caracteristicas mais importantes dos centros é a
grande diferenca na velocidade de funcionamento. O mais
lento é o centro do pensamento. Na sequéncia — apesar de
serem muito mais rapidos — estao os centros do movimento
e do instinto, os quais tém aproximadamente a mesma
velocidade. O mais rapido de todos é o centro do
sentimento, embora ele raramente funcione em sua
verdadeira velocidade quando no estado normal e costume
funcionar na mesma velocidade dos centros do movimento
e do instinto.

A observacao pode nos mostrar a grande diferenca na
velocidade das funcdes. Podemos comparar a velocidade
dos processos mentais com as funcdées motoras se nos
observarmos realizar movimentos simultaneos rapidos, por
exemplo dirigir um carro ou fazer exercicios fisicos que
exigem decisdes e acdes rapidas. Veremos imediatamente
que nao podemos observar todos 0s nossos movimentos.
Ou reduzimos sua velocidade ou deixamos de observar a
maior parte do que tentamos observar. Do contrario,
correremos 0O risco de um acidente e, é muito provavel,
cometeremos um erro se persistirmos nessa observacao.
Podemos realizar muitas observacodes similares, em especial
sobre o centro dos sentimentos, que é ainda mais rapido.

Outra suposicao deste ensinamento é que cada centro se
divide em partes positivas e negativas. Essa divisao fica



bem evidente nos centros do pensamento, do movimento e
do instinto. Todo o trabalho do centro do pensamento se
divide em afirmacdo e negacao, em sim e ndo. A cada
momento, em nossos pensamentos, ou uma das partes
suplanta a outra, ou elas chegam a um momento de
indecisao, de forcas iguais. A parte negativa é tao (util
quanto a positiva, e qualquer diminuicao na forca de uma
com relacao a outra resulta em distdrbio mental.

No centro do movimento, a divisao em positivo e negativo
é simplesmente o movimento em oposicao ao repouso. No
trabalho do centro do instinto, a divisao entre positivo e
negativo, ou agradavel e desagradavel, também é evidente,
e as duas partes sao igualmente necessarias para nos
orientarmos na vida.

No centro do sentimento, a primeira vista a divisao parece
Obvia e simples, caso consideremos que emocodes
agradaveis como alegria, afeto e autoconfianca pertencem
a parte positiva e que emocdes desagradaveis como medo,
irritacao e inveja pertencem a parte negativa. Contudo, a
guestao é mais complicada. O centro dos sentimentos nao
tem parte positiva e parte negativa e, em nosso estado
habitual de consciéncia, nao temos emocodes positivas ou
verdadeiras emocdes negativas. Emocées positivas sao as
emocoées que nao podem se tornar negativas — ou se€ja,
entendem-se como emocoes invariaveis, como “amor”,
“esperanca” e “fé”. Mas todas as nossas emocoes
agradaveis podem se tornar desagradaveis a qualquer
momento. O amor pode se transformar em cilimes ou no
medo de se perder o que se ama, ou em raiva e 6dio; a



esperanca pode se transformar em devaneio ou na
expectativa de coisas impossiveis; e a fé pode se converter
em supersticao e na débil aceitacao da insensatez
reconfortante. Por outro lado, a maioria de nossas emocoes
negativas nao pertence ao centro dos sentimentos. Sao
artificiais, baseadas em emocdes instintivas nao
relacionadas, transformadas pela imaginacao e pela
identificacao. De fato, muitos nunca vivenciaram
sentimento real algum, tamanha a ocupacao de nosso
tempo com emocodes imaginarias. Claro, vivenciamos muitos
tipos de sofrimento mental, o qual pertence ao centro dos
sentimentos — tristeza, pesar, medo, apreensao, € assim
por diante —, relacionados intimamente a nossa vida, como
doenca, dor e morte. Mas sao muito diferentes das emocdes
negativas, baseadas na imaginacao e na identificacao.

Além de se dividirem em partes positivas e negativas,
cada um dos centros se divide em trés partes que
correspondem aos préprios centros: “mecanica”, “do
sentimento” e “do pensamento”. Podemos facilmente ver
isso no centro do pensamento. A parte mecanica trabalha
quase de modo automatico e nao exige atencao alguma. No
centro do pensamento, essa parte inclui o registro de
impressdes, memorias e associacdes. Embora incapaz de
“pensar”, infelizmente essa parte mecanica esta sempre
pronta para responder a questdes de maneira estreita,
limitada, reagindo sempre em termos formais. Ela é
chamada de "“aparato formador”. A grande maioria da
humanidade vive apenas com o aparato formador, mal
tocando outras partes do centro do pensamento. A parte



sentimental do centro do pensamento exige atencao plena,
mas sem qualquer esforco. A atencao é atraida e
sustentada pelo préprio assunto, em geral mediante
identificacao, a qual costuma ser chamada de “interesse”
ou “entusiasmo”. A parte pensante do centro, que inclui a
criacao, a inovacao e a descoberta, também exige atencao,
mas esta precisa ser controlada e mantida pela vontade e
pelo esforco.

Além desses quatro centros e do centro do sexo, que
também é independente mas quase nunca funciona de
forma independente, ha mais dois centros: o centro do
“sentimento superior”, para a funcao dos sentimentos
superiores no estado de autoconsciéncia, e o centro do
“pensamento superior”, para a funcao mental superior no
estado de consciéncia objetiva. Esses centros estao em nods,
plenamente desenvolvidos e em atividade o tempo todo,
mas seu funcionamento nao atinge a consciéncia comum. A
causa disso estd nas propriedades especiais da chamada
“consciéncia clara”.



ESTADOS DE CONSCIENCIA

em as funcdes psiquicas do homem nem as fisicas
N podem ser compreendidas se nao aceitarmos que
ambas podem funcionar em estados de consciéncia
diferentes. Por isso, devemos tentar definir, de modo geral,
0 que é a consciéncia. SO podemos conhecer a consciéncia
em nés mesmos. Perceba que eu disse “podemos
conhecer”; afinal, s6 podemos vivenciar a consciéncia caso
a tenhamos de fato. E podemos saber que nao a temos,
embora nao no mesmo momento, mas depois, quando ela
retorna. No instante em que a consciéncia reaparece, é
possivel perceber que ela tinha ido embora por um bom
tempo, e podemos identificar exatamente quando ela saiu e
guando voltou. Também podemos identificar os momentos
em que estamos mais proximos ou mais afastados dela. E,
observando seu aparecimento e seu desaparecimento em
nés mesmos, veremos, de modo inevitavel, algo que nao
percebemos atualmente — que o0s momentos de
consciéncia sao extremamente breves e separados por
longos intervalos de atividade completamente inconsciente
e mecanica. Entdao veremos que podemos pensar, sentir,
agir, falar, trabalhar, sem termos consciéncia disso. E assim
gque virmos em nés mesmos o0s breves lampejos de
consciéncia e os extensos periodos de mecanicidade,



poderemos perceber quando 0s outros estao conscientes do
que fazem e quando nao estao.

Nosso maior engano consiste em presumir que estamos
sempre dotados de consciéncia e que, de modo geral, ou a
consciéncia estd sempre presente ou nunca esta presente.
Na verdade, a consciéncia muda de modo continuo — agora
nés a temos, agora nao a temos. Ademais, ha varios graus
ou niveis de consciéncia. Tanto a consciéncia quanto seus
diferentes graus precisam ser vivenciados em ndés mesmos,
por meio da sensacao, do gosto. Nao sé ha definicoes
verbais que nao nos ajudam nesse ponto, como nao ha
definicdo possivel enquanto ndao compreendermos o que
precisamos definir, enquanto nao distinguirmos a
consciéncia da consciéncia em potencial. Como tudo o que
temos é a consciéncia em potencial, com um lampejo
ocasional da verdadeira consciéncia, nao podemos definir a
consciéncia como tal. S6 podemos dizer que ela é um tipo
especifico de “percepcao”, independente da atividade
mental — antes de tudo, a percepcdo de ndés mesmos, a
percepcao de quem somos, onde estamos e, mais ainda, a
percepcao do que sabemos, do que nao sabemos, e assim
por diante.

Os seres humanos sao suscetiveis de quatro estados de
consciéncia diferentes. Mas o homem comum (o qual depois
chamaremos de homem ndmero um, numero dois e nUmero
trés) vive apenas nos dois estados mais baixos e nao tem
acesso aos dois estados mais elevados. Apesar de poder
passar por breves lampejos de consciéncia superior, ele nao
é capaz de compreendé-los, pois seu pensamento sobre a



consciéncia tem raizes profundas nos estados normais, com
0s quais esta familiarizado.

Os dois estados comuns da consciéncia sao o sono, O
estado passivo no qual passamos algo entre um terco e
metade de nossa vida, e o estado mais ativo, no qual
passamos o0 saldo de nossa vida e no qual falamos,
escrevemos e conversamos, chamado de “consciéncia
clara” ou “estado de vigilia consciente”. Chamar este ultimo
estado de “claro” ou de “desperto” € uma piada para quem
compreende o que deve ser de fato a consciéncia clara e a
compara com o estado no qual vivemos.

O terceiro estado da consciéncia é o da autorrecordacao,
ou, em outras palavras, a “autoconsciéncia”, a consciéncia
de nossa propria existéncia. A maioria presume gue temos
esse estado ou que, no minimo, podemos alcanca-lo caso
assim desejemos. Com efeito, nossa ciéncia e filosofia tém
negligenciado o fato de que ndo possuimos esse estado de
consciéncia e que nao podemos cria-lo em ndés mesmos
simplesmente porque decidimos que o queremos.

O quarto estado da consciéncia é chamado de
“consciéncia objetiva”, um estado no qual a pessoa é capaz
de perceber as coisas tal como sdo. Todas as grandes
religides sugerem a possibilidade de se atingir esse estado,
o qual chamam de “iluminacao” ou de outro nome inefavel,
mas que nao pode ser descrito em palavras. Embora seja
possivel ter lampejos ocasionais dessa consciéncia objetiva,
O Unico caminho «correto até esse estado é o
desenvolvimento da consciéncia de si mesmo. Se tal estado
for induzido artificial e temporariamente em uma pessoa



comum, ela nao se lembrara de nada ao voltar a seu estado
habitual e, € bem provavel, presumird apenas que ficou
desacordada durante algum tempo. Por outro lado, no
estado de autoconsciéncia, é possivel que a pessoa sinta
um lampejo da consciéncia objetiva e mantenha sua
lembranca depois.

A capacidade de ter uma experiéncia do quarto estado da
consciéncia significa que a pessoa atingiu um estado de
existéncia totalmente diferente, que sé pode surgir
mediante um profundo crescimento interior, resultante de
um longo e intenso trabalho sobre si mesmo. Ja o terceiro
estado de consciéncia é algo que a pessoa pode atingir tal
como esta. A Unica razao pela qual nao o possuimos é que
vivemos de maneira errada. A verdade é que, do modo
como somos, sé podemos vivenciar esse estado como um
lampejo de percepcao muito ocasional. Dito isso, ha um tipo
especial de treinamento que pode nos ajudar a tornar esse
estado mais ou menos permanente. Para a maioria de nds,
como pessoas educadas e pensantes, o principal obstaculo
para nos tornarmos conscientes de ndés mesmos é pensar
gue ja possuimos esse estado e tudo o que esta ligado a ele
— a individualidade no sentido de um “eu” invariavel, uma
vontade, a capacidade de “fazer”, e assim por diante. E
claro que quem pensa que ja tem algo nao tera interesse
em adquiri-lo mediante um longo e arduo esforco.

A fim de compreender a diferenca entre estados de
consciéncia, vamos voltar ao primeiro estado, ou seja, o
sono. Trata-se de um estado de consciéncia totalmente
subjetivo, no qual mergulhamos em sonhos, quer nos



lembremos deles, quer nao. Mesmo que as impressdes do
mundo real cheguem até nds, como sons, temperatura, a
sensacao de nosso proprio corpo, essas impressdes sao
transformadas em imagens oniricas subjetivas, em geral
fantasticas. E entao acordamos. Nesse momento, a vigilia
parece um estado de consciéncia bem diferente. Podemos
nos mover, conversar com as pessoas, fazer planos,
perceber e evitar perigos, e assim por diante. Portanto, fica
obvio que estamos bem melhor quando acordamos do que
quando dormimos.

No entanto, se investigarmos a questao mais a fundo, se
examinarmos nosso mundo interior, nossos pensamentos,
as causas de nossas aclOes, perceberemos que, na verdade,
as coisas nao sao diferentes de quando estamos dormindo.
Com efeito, as coisas até pioram, pois, enquanto no sono
SOMOS passivos e nao podemos manifestar nada, na vigilia
manifestamo-nos o tempo todo, e os resultados de todas as
nossas acdes tém consequéncias inevitaveis para nods
mesmos e para 0s que nos rodeiam. E, mesmo assim, nao
nos lembramos de nés mesmos. Somos maquinas que nao
podem “fazer” nada; tudo em nds esta “feito”. Nao
podemos controlar nossos pensamentos, nossa imaginacao,
nossas emocoes ou o foco de nossa atencao. Vivemos em
um mundo subjetivo de “Amo isto”, “Odeio isto”, “Gosto
disto”, “Nao gosto disto”, “Quero isto”, “Nao quero isto”, ou
seja, um mundo daquilo que pensamos serem hno0Ss0S
gostos, desejos e aversdes. Nao vemos o mundo real, o qual
esta obscurecido pelo véu de nossa imaginacao. Vivemos
adormecidos.



Aquilo que chamamos de “consciéncia clara” é o sono, e
de um tipo bem mais perigoso do que o0 sono noturno na
cama. Podemos ver seus efeitos ao estudarmos algum
evento da humanidade — a guerra, por exemplo. As guerras
acontecem a todo instante, ou seja, milhdes de pessoas
adormecidas tentam aniquilar milhdes de outras pessoas
adormecidas. Naturalmente, nao fariam isso caso
estivessem acordadas. Tudo que as pessoas fazem resulta
do fato de estarem adormecidas. Volta e meia, perguntamo-
nos se as guerras podem ser eliminadas. Poderiam se as
pessoas despertassem. Parece pouco, mas € a coisa mais
dificil de todas, porque esse sono é induzido e mantido pelo
mundo que nos rodeia.

Tanto o sono como o estado de consciéncia da vigilia sao
igualmente subjetivos. Apenas ao comecar a se lembrar de
si mesma é que a pessoa desperta de fato. E entao, de
repente, tudo que a rodeia assume um aspecto e um
significado totalmente diferentes. Veremos que a “vida” que
conhecemos é a vida dos adormecidos, uma vida de sono.
Tudo que as pessoas dizem e tudo que fazem é dito e feito
no sono. E possivel pensar durante mil anos, escrever
bibliotecas de livros, postular milhdes de teorias, mas tudo
isso € apenas um sonho, do qual é impossivel acordar. A
Unica coisa que esses livros e teorias que sonhamos podem
é fazer com que outras pessoas adormecam.

Bem, e como despertar? Como escapar desse sono? Essas
sao as perguntas mais importantes, mais vitais, com as
guais ndés, como seres humanos, iremos nos defrontar. No
entanto, a fim de responder a essas perguntas, é preciso



estarmos convencidos de que dormimos, o que s6 podemos
fazer tentando despertar. Ao percebermos que nao nos
lembramos de nés mesmos e que sé poderemos fazé-lo
quando comecarmos a despertar, e quando, ao mesmo
tempo, a experiéncia nos mostra como é dificil lembrarmo-
nos de nés mesmos, € que compreenderemos mesmo que
nao podemos despertar simplesmente porgque queremos
fazé-lo. Mais precisamente, podemos dizer que nao é nem
mesmo possivel despertarmos por conta prépria, sozinhos.
Mas se, digamos, vinte pessoas concordarem que gquem
despertar primeiro desperta os demais, poderao ter alguma
chance.

Esse conceito da vida humana como sono nao tem nada
de novo. Desde a aurora dos tempos, as pessoas ouvem
dizer que estao adormecidas e que precisam despertar.
Quantas vezes isso é dito nos Evangelhos, por exemplo?
“Despertai”, “vigiai”, “nao durmas”. Os discipulos de Cristo
dormiam inclusive enquanto ele fazia sua ultima oracao no
Jardim do Getsémani. Estd tudo ali, mas sera que
entendemos isso? A maioria das pessoas considera isso
apenas uma expressao, uma metafora, e deixa de perceber
sua verdadeira importancia. Mais uma vez, é facil entender
a razao. E, para entendé-la, é necessario que comecemos a
despertar ou, no minimo, que tentemos despertar. Enquanto
estivermos profundamente adormecidos e imersos em
sonhos, nao poderemos sequer pensar no fato de estarmos
adormecidos. Na verdade, se percebéssemos que estamos
adormecidos, despertariamos.



ESSENCIA E PERSONALIDADE

odo ser humano é formado por duas partes: esséncia e
Tpersona/idade. A esséncia da pessoa € o que é dele.
Sua personalidade é o que “nao é dele”, ou seja, “0 que nao
pertence a ele”, porque ele a adquiriu do exterior. Isso inclui
todo o conhecimento adquirido por meio do ensino e de
reflexdes, todos os sinais de impressdoes externas na
memboria, nas palavras e nos movimentos aprendidos, 0s
sentimentos criados por imitacao. Tudo isso, que nao
pertence de fato a ele, “nao é dele”. Tudo isso é
personalidade. Naturalmente, essa divisao em esséncia e
personalidade nao ¢é reconhecida pela psicologia
convencional.

A crianca pequena é o que de fato &€, sem personalidade.
Ela é esséncia, e seus desejos, gostos, preferéncias e
aversoes refletem seu ser tal como ele é. Apenas quando
comeca a chamada “educacao” é que a personalidade
principia por se desenvolver, sendo formada em parte pelas
influéncias intencionais de outras pessoas e em parte pela
imitacao involuntaria que a crianca faz dessas pessoas.
Nessa formacao, é grande o papel da “resisténcia” da
crianca aos que a rodeiam, bem como das tentativas de
ocultar deles algo que é “sé seu” ou “real”.



A esséncia representa a verdadeira natureza, a verdade
no homem, enquanto a personalidade é falsa. Porém, a
medida que a personalidade se desenvolve, a esséncia se
manifesta cada vez menos e de modo mais débil. E muito
comum a esséncia da pessoa parar de crescer com pouca
idade e nao se desenvolver mais. Como resultado, nao é
raro encontrarmos uma pessoa crescida, até com dotes
intelectuais e, segundo o sentido aceito para o termo, muito
“educada”, com a esséncia de uma crianca de cinco ou seis
anos. Isso significa que tudo que vemos nessa pessoa “nao
é dela” de fato. O que é seu verdadeiro eu, ou seja, sua
esséncia, s6 costuma se manifestar em seus instintos e
suas emocoes bdsicas. Apesar de haver pessoas cuja
esséncia aumentou com a personalidade, elas representam
raras excecoes, sobretudo nas circunstancias da vida
urbana, cultural. A esséncia tem muito mais chances de se
desenvolver em quem vive mais perto da natureza, em
condicdes de constante conflito e perigo. Contudo, como
regra, a personalidade dessas pessoas €& pouco
desenvolvida. Elas tém mais do que é delas e pouco do que
“nao é delas”. Nao tém educacao e, por isso, nao tém
cultura superior. A cultura superior cria a personalidade e,
ao mesmo tempo, é produzida pela personalidade. Na

verdade, a totalidade da vida humana — tudo que
chamamos de “civilizacao”, tudo que chamamos de
“ciéncia”, “filosofia”, “arte” e “politica” — é criada pela

personalidade das pessoas, ou seja, pelo que nao lhes
pertence de fato, pelo que, neles, “nao é deles”.



Quando crescida e desenvolvida de maneira plena, a
esséncia une tudo que é sério e real em nds. Com efeito,
podemos dizer que nosso verdadeiro “eu”, nossa
individualidade, sé pode crescer com base na esséncia, ou
seja, nossa esséncia, crescida e madura. Mas isso depende
de um trabalho pessoal, do enfraquecimento da pressao da
personalidade que impede o crescimento da esséncia. Na
pessoa educada mediana, a personalidade é ativa, e a
esséncia € passiva. Enquanto essa ordem de coisas
persistir, nosso crescimento interior nao poderd comecar. A
personalidade deve tornar-se passiva, e a esséncia precisa
tornar-se ativa.

Podemos pensar que as pessoas menos cultas deveriam
ter maior possibilidade de crescimento, porque a esséncia
nelas costuma ser mais desenvolvida. Contudo nao é assim,
pois sua personalidade nao se formou de modo suficiente. O
trabalho pessoal e o crescimento interior exigem certo
desenvolvimento da personalidade, que consiste, na maior
parte, em material registrado resultante do trabalho dos
centros. Se a pessoa tem uma personalidade pouco
desenvolvida, isso significa que ela tem caréncia de
registros, ou seja, falta de conhecimento e de informacao,
falta do material no qual o trabalho pessoal precisa se
basear. Sem certo depdsito de conhecimentos, sem certa
quantidade de material que “nao é dela”, a pessoa nao
pode comecar seu trabalho pessoal. Nao pode comecar a se
estudar e a enfrentar seus habitos mecanicos,
simplesmente porque nao ird compreender a razao de fazé-
lo. Isso nao significa que todos o0s caminhos estejam



fechados para ela, mas os métodos e meios acessiveis a
uma pessoa de intelecto desenvolvido nao estao disponiveis
para ela.

Assim, a evolucao é tao dificil para a pessoa culta quanto
para a inculta. A pessoa culta vive longe da natureza, sob
condicdes artificiais de vida, desenvolvendo sua
personalidade a custa de sua esséncia. A pessoa menos
culta, vivendo em condicdées mais naturais, desenvolve sua
esséncia a custa de sua personalidade. No intuito de
comecar um trabalho pessoal e ter mais chances de
sucesso, € preciso ter a sorte de possuir uma personalidade
e uma esséncia igualmente desenvolvidas.



CORPOS IMATERIAIS

egundo uma doutrina antiga, cujos vestigios aparecem
S em muitos ensinamentos de diversos periodos, a
pessoa que atingiu o mais elevado desenvolvimento
humano é formada por quatro corpos, compostos por
substancias que lentamente se tornam mais finas,
interpenetrando-se e dando origem a quatro organismos
separados, 0s quais mantém um relacionamento claro uns
com 0s outros, mas sao capazes de acao independente. A
razao pela qual quatro corpos podem existir € que o
organismo humano (o corpo fisico) tem uma organizacao
tao complexa que, sob as condicdes corretas, um organismo
novo e independente pode crescer dentro dele, formando
um instrumento muito mais conveniente e obediente para a
consciéncia do que o corpo fisico. A consciéncia nesse novo
corpo € capaz de exercer um controle completo sobre o
corpo fisico. Nesse segundo corpo, sob certas condi¢cdes, um
terceiro corpo pode crescer, outra vez com caracteristicas
préprias. A consciéncia desse terceiro corpo tem pleno
poder e controle sobre os dois primeiros e também é capaz
de adquirir conhecimentos inacessiveis a qualquer um
deles. No terceiro corpo, sob certas condicdes, pode crescer
um quarto, com uma consciéncia que tem controle
completo sobre os trés primeiros corpos e sobre si mesmo.



Cada ensinamento tem a propria maneira de definir os
quatro corpos. Na terminologia crista, o primeiro corpo é
chamado de corpo “carnal”; o segundo, de corpo “natural”;
o terceiro, de corpo “espiritual”; e o quarto (na terminologia
do cristianismo esotérico), de «corpo “divino”. Na
terminologia teoséfica, o primeiro é o corpo “fisico”; o
segundo, o “astral”; o terceiro, o “mental”; e o quarto, o
“causal”. Na terminologia de certos ensinamentos orientais,
O primeiro corpo é a “carruagem” (corpo), o segundo é o
“cavalo” (sentimentos, desejos), o terceiro é o “cocheiro”
(mente), e o quarto é o “senhor”, ou “mestre” do cocheiro,
e também o dono da carruagem (“eu”, consciéncia,
vontade). Essas definicoes podem ser vistas na tabela a
sequir.

19 corpo 22 corpo 32 corpo 42 corpo
Corpo carnal Corpo natural Corpo espiritual Corpo divino
“Carruagem” “Cavalo” “Cocheiro” “Mestre”

(corpo) (sentimentos, desejos) (mente) (“eu”, consciéncia,

vontade)
Corpo fisico Corpo astral Corpo mental Corpo causal

E possivel encontrar divisdes similares na maioria das
escolas de pensamento que reconhecem no homem algo
além do corpo fisico. Mas quase todos esses ensinamentos,
embora repitam de maneira perceptivel as divisbes da
doutrina antiga, esqueceram-se do que é mais importante:
apesar de os corpos mais refinados poderem ser cultivados
de modo artificial, sob condicdes internas e externas
favoraveis, ninguém os possui desde o nascimento. O



“corpo astral” nao é algo indispensavel, mas um grande
luxo que apenas alguns poucos podem ter. O corpo fisico é
plenamente capaz de realizar todas as funcdes necessarias
a vida, e podemos viver muito bem sem um “corpo astral”.
Uma pessoa sem “corpo astral” pode até se revelar alguém
espiritualizado, ou seja, uma pessoa cuja vida inclui uma
série de preocupacoes intelectuais, religiosas e morais, e
pode nao apenas enganar os demais como a si mesma. Isso
se aplica ainda mais, evidentemente, ao “corpo mental” e
ao quarto corpo.

O homem comum nao tem esses corpos ou essas funcoes
correspondentes. Mas ele e os que o rodeiam costumam
achar que sim, por dois motivos. Primeiro, o corpo fisico
funciona com as mesmas substancias que compdem o0s
corpos superiores, embora nao pertencam a eles e nao se
cristalizem neles. Segundo, o corpo fisico é capaz de
funcbes andlogas as dos corpos superiores, mesmo
significativamente diferentes. A principal diferenca de
funcionamento esta no controle. No caso de uma pessoa
gue sb possui corpo fisico, todas as funcdes sao controladas
e governadas pelo corpo que, por sua vez, € governado por
influéncias externas. No caso de uma pessoa que tem um
corpo superior, tudo, inclusive o corpo fisico, é controlado
por esse corpo superior. As funcboes paralelas de uma
pessoa com corpo fisico e as de uma com corpos superiores
podem ser representadas da seguinte maneira:



Autdmato que Desejos Pensamentos | “Vontades” diferentes e
trabalha conforme produzidos | que procedem | contraditérias criadas

influéncias externas por de desejos por desejos
autébmato
Corpo que Poderes e desejos emocionais Funcao do “Eu”
obedece a | que obedecem ao pensamento e pensamento Ego
desejos a inteligéncia gue obedece a |Consciéncia
e emocodes consciéncia e a Vontade
sujeitos vontade
a
inteligéncia

No primeiro caso, o corpo fisico, que funciona de modo
automatico, depende de influéncias externas, enquanto as
trés funcdes seguintes dependem totalmente do corpo e
dessas influéncias externas. Desejos e aversbes — “Eu
quero”, “Eu nao quero”, “Eu gosto”, “Eu nao gosto” —
pertencem ao segundo corpo, mas dependem de
acontecimentos aleatérios, puramente acidentais. O
“pensamento”, mesmo correspondendo as funcdes do
terceiro corpo, € um processo totalmente mecanico. E a
“vontade”, um atributo do quarto corpo, esta ausente por
completo. O homem mecanico comum tem apenas desejos
incidentais, cuja consisténcia relativa € o que a maioria das
pessoas considera como uma vontade forte ou fraca.

No segundo caso, ou seja, em relacao as funcdes dos
quatro corpos, o corpo fisico ainda funciona de maneira
automatica, mas depende das influéncias dos outros corpos.
Em vez de uma massa de desejos diferentes e que volta e
meia se contradizem, ha um unico “eu”, integro, indivisivel
e invariavel. Ha a individualidade, capaz de dominar os



desejos e de superar tanto a relutancia quanto a resisténcia
do corpo fisico. Em vez dos processos mecanicos do
pensamento, ha a consciéncia. E ha a vontade, a qual nao é
formada apenas pelos desejos contraditorios de varios
“eus” diferentes, mas por uma forca que vem da
consciéncia e é governada pela individualidade, por um
Unico e invariavel “eu”. Apenas essa vontade, independente
de acidentes e de influéncias externas, pode ser chamada
de “livre”, pois ela nao pode ser alterada ou dirigida por
forcas externas.

Um ensinamento oriental descreve as funcbes e o
crescimento dos quatro corpos por meio da analogia de um
vaso, ou retorta, com varios pdés metalicos. Os pds nao
estao interligados, mas apenas misturados; assim, qualquer
mudanca acidental na posicao da retorta redistribui sua
organizacao. Se a retorta for abalada ou golpeada pelo lado
de fora, o p6 do alto pode acabar na parte de baixo ou no
meio, e 0 que antes estava embaixo pode acabar em cima.
A distribuicao dos pds nao é constante, nem deve poder ser,
em tais condicdes. Isso também se aplica a nossa vida
emocional e espiritual. Assim como, a qualquer momento,
uma nova influéncia pode se manifestar e alterar a
distribuicao dos pds, fazendo com que aquele no alto troque
de lugar com o que esta embaixo, a mesma coisa acontece
conosco. A ciéncia da a isso o nome de estado de mistura
mecanica, no qual a caracteristica essencial é a
instabilidade e a variabilidade da relacao entre os pds.

Embora seja impossivel estabilizar essa relacado em um
estado de mistura mecanica, a natureza dos pds é tal que

n



eles podem se fundir. Isso pode ser feito acendendo-se um
tipo de fogo especial sob a retorta, o qual, aguecendo e
derretendo os pods, faz com que eles se misturem e se
fundam. Fundidos dessa forma, os pds se encontrarao em
um estado de composto quimico, uma liga, em que,
diferentemente da mistura mecanica, nao podem mais ser
separados e redistribuidos mediante um simples abalo ou
golpe na retorta. O conteudo da retorta tera se tornado
indivisivel, “individual”. Podemos comparar isso com a
formacao do segundo corpo do ser humano. O fogo que
produz a fusao é produzido pelo “atrito”, o qual é produzido
em noés pelo conflito interior entre “sim” e “nao”. Se
cedermos a todos 0s nossos desejos e nos dedicarmos a
eles, nao havera conflito, nao havera “atrito”, nao havera
fogo. Se, por outro lado, lutarmos ativamente contra os
desejos que nos impedem de atingir uma meta especifica,
criaremos o fogo necessario para transformar, mais cedo ou
mais tarde, nosso mundo interior em um todo Unico.

Vamos voltar a nossa analogia. O composto quimico, ou
liga, obtido pela fusao possui certas qualidades, como
gravidade especifica e condutividade elétrica. Todavia, por
meio de determinado manuseio, essas caracteristicas
podem ser realcadas, ou seja, a liga pode receber novas
propriedades que, no inicio, nao pertenciam a ela. Ela pode
se tornar magnética ou radioativa. A capacidade de adquirir
novas propriedades corresponde a nossa capacidade de
adquirir novos conhecimentos e forcas por intermédio da
formacao do terceiro corpo.



Depois que o terceiro corpo adquire forma e todos os
conhecimentos e poderes que lhe sao possiveis, resta o
problema de manté-los, pois eles podem ser removidos por
influéncias externas com a mesma facilidade com que
foram adquiridos. Essas propriedades s6 podem se tornar
bens permanentes e inalienaveis do terceiro corpo mediante
um trabalho especial. O processo pelo qual essas
propriedades adquiridas sao mantidas corresponde a
formacao do quarto corpo.

Apenas a pessoa que possui quatro corpos plenamente
desenvolvidos pode ser chamada de “homem” na acepcao
plena da palavra. Essa pessoa possui muitas propriedades
que o homem comum nao possui, inclusive a imortalidade,
ou, mais corretamente, a existéncia apos a morte. Todas as
religides e os ensinamentos antigos tém em comum a ideia
de que o homem atinge a imortalidade ao obter o quarto
corpo e todos proporcionam caminhos para se chegar a isso.



ALQUIMIA INTERIOR

m tudo que fazemos, somos limitados pela quantidade

de energia produzida por nosso organismo. Cada funcao
e estado, cada acao, pensamento e emocao exigem um
gasto especifico de energia na forma de uma substancia
especifica. Se chegarmos a conclusao de que devemos
despertar e nos “lembrar de nés mesmos”, isso sé sera
possivel caso tenhamos em nds a energia necessaria a
“autorrecordacao”. Apenas podemos estudar, compreender
ou vivenciar alguma coisa caso tenhamos energia para
estudar, compreender ou vivenciar.

O organismo humano é como uma fabrica de produtos
quimicos idealizada para uma producao consideravel.
Porém, nas condicdes habituais da vida, a fabrica nunca
atinge a producao plena possivel, porque utiliza somente
uma pequena parte do maquinario disponivel produzindo
apenas a quantidade de material necessaria para se
sustentar. Nem é preciso dizer que essa fabrica é gerida de
forma ineficiente. De fato, ela nao produz nada, nao tem
producao. Seu maquinario e seus equipamentos complexos
mal sustentam sua propria existéncia e nao tém nenhum
propdsito util.

O trabalho da fabrica consiste em processar material,
transformar materiais mais grosseiros (no sentido césmico)



em materiais mais finos. Como matéria-prima do mundo
exterior, a fabrica recebe diversas substancias grosseiras e
as transforma em substancias mais finas mediante uma
série de complexos processos alquimicos. Entretanto, nas
condicdes habituais da vida, a producao dessas matérias
mais finas, importante para vivenciarmos estados de
consciéncia mais elevados e para o funcionamento dos
centros superiores, nao é suficiente, e todas as matérias
finas sao desperdicadas na manutencao da prépria fabrica.
Se pudéssemos elevar a producao ao maximo possivel,
comecariamos a acumular matéria fina, a qual saturaria
todo o corpo, todas as suas células, assentando-se nelas de
modo gradual e se cristalizando de maneira especial. Com o
tempo, essa cristalizacao de matéria fina levaria o
organismo todo a um nivel superior, um plano superior da
existéncia.

“Aprenda a separar o fino do grosseiro” — esse principio
da Tabua de Esmeralda de Hermes Trimegisto refere-se ao
trabalho da “fabrica humana”. Caso “aprendamos a separar
o fino do grosseiro”, ou seja, caso aumentemos a producao
de matéria fina até sua capacidade maxima, com esse mero
fato criaremos a possibilidade de um crescimento interior, o
qual nao pode ser atingido por outros meios. O
desenvolvimento dos corpos internos do homem é um
processo material analogo ao crescimento do corpo fisico. A
fim de crescer, a crianca precisa de bons alimentos e de um
organismo saudavel, no intuito de preparar o material
necessario ao desenvolvimento dos tecidos. Isso também é
necessario para o crescimento dos corpos superiores. Todas



as substancias finas necessarias precisam ser produzidas
dentro do organismo fisico, e isso é possivel caso a fabrica
humana funcione de maneira apropriada e econémica.

Todas as substancias necessarias a manutencao da vida
do organismo, bem como as funcdes mais elevadas da
consciéncia e ao desenvolvimento de corpos superiores, sao
produzidas pelo organismo a partir do alimento ingerido, o
qual vem de fora. O organismo humano recebe trés tipos de
alimento:

1. Os alimentos que comemos
2. O ar que respiramos
3. As impressoes que recebemos

E dificil ndo aceitar que o ar é um tipo de alimento para o
organismo, mas a forma pela qual as impressées podem
representar uma espécie de sustento nao é tao aparente
assim. Precisamos, porém, levar em conta que todas as
vezes em que recebemos uma impressao do mundo
exterior, quer sob a forma de sons, visdes ou odores,
também recebemos certa quantidade de energia que nos
anima. Essa energia, que vem de fora para dentro do
organismo, € matéria que o nutre como um alimento, no
sentido pleno da palavra.

Para sua existéncia normal, o organismo precisa receber
esses trés tipos de alimento. Ele nao pode sobreviver
apenas com um ou mesmo dois tipos de sustento. Contudo,
a importancia desses alimentos e as quantidades
necessarias nao sao iguais. O organismo pode viver por um



tempo relativamente longo sem o fornecimento de alimento
fisico. H& muitos exemplos de pessoas que passaram fome
por mais de sessenta dias, com o corpo perdendo parte da
vitalidade, mas recuperando-se depressa apds comecar a
receber alimento outra vez. E claro que uma privacdo desse
tipo nao pode ser considerada completa, pois, em todos
esses Casos, as pessoas nao deixaram de beber agua. No
entanto, uma pessoa pode viver sem agua por varios dias.
Sem ar, podemos sobreviver apenas alguns minutos (como
regra geral, morremos apdés quatro minutos). Sem
impressdes, as pessoas nao podem viver sequer um
segundo. Se, por algum motivo, o fluxo de impressdes
cessasse, ou O organismo nao fosse capaz de receber
impressdes, a morte seria instantanea. O fluxo de
impressoes vindo de fora € como uma correia dentada nos
transmitindo movimento, e o motor principal é a natureza, o
mundo a nossa volta. Por meio de nossas impressoes, a
natureza nos transmite a energia com que vivemos, nhos
movemos e temos nossa existéncia. Se o influxo dessa
energia for detido, nossa maquina ira parar imediatamente.
Portanto, as impressdées sao o mais importante dos trés
tipos de alimento, embora, naturalmente, ninguém possa
existir apenas de impressdées por muito tempo. Podemos
viver por algum tempo de impressdes e de ar. Com o0s trés
tipos de alimento, o organismo pode viver até o fim da
duracao normal de sua vida e produzir as substancias
necessarias nao apenas a manutencao da vida, mas a
criacao e ao crescimento dos corpos superiores.



Se compreendermos o conceito de escala e de niveis de
maturidade, serd possivel examinar a relacdao entre as
funcdées do homem e os planos do universo e estabelecer
evidentemente as razdes para as diferencas entre os
centros. Os centros funcionam com substancias de
materialidade distinta. O centro que trabalha com materiais
mais grosseiros, pesados ou densos funciona de modo mais
lento. O centro que trabalha com materiais mais leves e
moveis funciona com mais agilidade. Essa é a principal
diferenca entre eles.

Como vimos, o centro do pensamento é o mais lento dos
trés centros inferiores. O centro do movimento trabalha
mais depressa, com uma substancia muitas vezes mais leve
e mais moével. O centro do pensamento nunca consegue
acompanhar o funcionamento do centro do movimento.
Somos incapazes de acompanhar nossos proprios
movimentos ou os de outra pessoa, a menos que sua
velocidade seja reduzida de propdsito, e somos ainda
menos capazes de acompanhar o trabalho das funcdes
internas e instintivas de nosso organismo. O centro dos
sentimentos pode trabalhar com um material ainda mais
leve. Na pratica, porém, é raro que o faca e, na maior parte
do tempo, seu trabalho difere pouco em intensidade e
velocidade do trabalho do centro do movimento.

Como visto, a maquina humana tem dois centros
superiores, plenamente desenvolvidos e funcionais, mas
nao conectados aos trés centros nos quais temos
consciéncia de nds mesmos. Sao o centro do sentimento
superior e o centro do pensamento superior, cada qual



funcionando com as substancias mais finas. Se
considerarmos a maquina humana em relagcao aos materiais
usados pelos centros, deve ficar claro por que as diferencas
em qualidade impedem a conexao com o0s centros
superiores. O centro do pensamento trabalha com a
substancia mais pesada, e o centro do movimento, com
uma substancia menos densa. Se o centro do sentimento
usasse a substancia mais fina que lhe esta destinada, seu
funcionamento estaria conectado com o do centro do
sentimento superior. Com efeito, nos casos em que o centro
do sentimento atinge a intensidade conferida por essa
substancia mais fina, da-se uma conexao temporaria com o
centro do sentimento superior, e a pessoa sente novas
emocoes e impressdes, diferentes de tudo que ja sentiu
antes, as quais nao ha forma de descrever. Ficamos surdos
as vozes que falam conosco e chamam por nds desde o
centro do sentimento superior.

O centro do pensamento superior, ao trabalhar com uma
substancia ainda mais leve, fica mais remoto e inacessivel.
A conexao s é possivel por meio do centro do sentimento
superior, e isso se dda de forma tdao rara que os Unicos
exemplos conhecidos disso sao descricboes de experiéncias
misticas e de estados de éxtase. Esses estados podem
ocorrer por meio de emocoOes religiosas; experiéncias
patolégicas como ataques epilépticos ou ferimentos
traumaticos no cérebro; ou, por momentos muito breves,
por meio de narcéticos ou outras drogas.

A fim de se obter uma conexao correta e permanente com
0os centros superiores, é necessario regular os centros



inferiores e fazé-los funcionar mais depressa. Infelizmente,
0s centros inferiores costumam trabalhar de maneira
errada, esquivando-se de suas funcdes apropriadas e
assumindo as que deveriam pertencer a outros centros. Isso
reduz consideravelmente a velocidade da maquina e
dificulta muito a aceleracao dos centros. Portanto, no intuito
de reqgular e acelerar os centros inferiores, antes precisamos
libertar cada uma das funcdes que nao lhes pertencem,
redirecionando seu trabalho ao funcionamento para o qual
esta mais bem equipado.

Se quisermos regular os trés centros cujas funcdes
constituem nossa vida, precisamos aprender a economizar a
energia produzida por nosso organismo, ou Seja, a nhao
desperdica-la em funcdes desnecessarias, economizando-a
para a atividade que pode levar a uma conexao entre 0s
centros inferiores e os superiores. Todo trabalho feito com
nés mesmos na formacao da unidade interior visa a mesma
meta final. O que um sistema chama de “corpo astral”,
outro designa como “centro do sentimento superior”,
embora a distincao seja maior do que a mera terminologia.
De modo mais correto, trata-se de aspectos diferentes do
estagio sequinte da evolucao humana. Podemos dizer que o
“corpo astral” é um pré-requisito para que o “centro do
sentimento superior” funcione em unissono com o inferior
ou que o “centro do sentimento superior” € um pré-requisito
para o0 desenvolvimento do “corpo astral”. O “corpo
mental”, por outro lado, corresponde ao “centro do
pensamento superior”. Nao sao a mesma coisa, mas um
precisa do outro, um nao pode existir sem o outro e um é a



expressao de certos aspectos e funcdes do outro. No estagio
mais elevado da unidade, o quarto corpo requer o0
funcionamento pleno e harmonioso de todos os centros e
implica 0, ou é a expressao do, controle completo desse
funcionamento.

E preciso compreender que todos os processos internos
intelectuais, emocionais, volitivos etc. sao completamente
materiais, inclusive as inspiracdes poéticas e religiosas mais
exaltadas, bem como as revelacdbes misticas. Todos os
processos psiquicos sao materiais e todos dependem da
qualidade do material ou da substancia usada. Nao ha um
sé processo que nao exija o dispéndio de alguma substancia
correspondente. Se esse material esta presente, o processo
continua e, quando a substancia se exaure, 0 processo
cessa.



|
MUNDQOS DENTRO DE MUNDOS



POR DENTRO DA VIA LACTEA

= impossivel estudar o homem sem estudar também o
universo. Somos um microcosmo do mundo que
habitamos. Fomos criados segundo as mesmas leis que
governaram a criacao desse mundo. Conhecendo-nos e
compreendendo-nos, conheceremos e compreenderemos o
mundo como um todo, bem como as leis que o governam e
a nos. O estudo do mundo e o estudo de nds mesmos,
portanto, devem correr lado a lado, um ajudando o outro.
Com relacdo a expressao “mundo”, precisamos
reconhecer desde o principio que ha, na verdade, muitos
mundos e que vivemos nao apenas em um deles, mas em
varios ao mesmo tempo. Pode ser dificil entender esse
conceito, pois na linguagem comum o termo “mundo”
costuma ser usado no singular; empregamos o plural
“mundos” apenas ao enfatizar o mesmo conceito basico, ou
seja, no intuito de expressar a ideia de varios mundos, um
paralelo aos outros, e nao uns dentro dos outros. Mas a
questao é que vivemos em diversos mundos que se contém
mutuamente, com 0s quais mantemos relacoes diferentes.
No intuito de compreender os mundos nos quais vivemos,
devemos antes de qualquer coisa nos perguntar o que é que
chamamos de “mundo”, no sentido que nos &
imediatamente mais relevante. A resposta é que, de modo



geral, nos referimos ao mundo das pessoas, aquele no qual
vivemos, o mundo humano do qual fazemos parte. Mas a
humanidade também é um componente indissociavel da
vida organica da Terra. Portanto, seria mais preciso dizer
gque o mundo mais relevante para nés é a vida orgénica da
Terra, o mundo das plantas, dos animais e das pessoas.

Mas a vida organica também estd em um mundo. Qual,
portanto, serd o “mundo” da vida organica? A isso podemos
responder que, para a vida organica, nosso planeta, a Terra,
é 0 “mundo”, o globo terrestre — ou melhor, a superficie do
globo terrestre.

Porém, a Terra também estd em um mundo. Qual,
portanto, € o “mundo” do ponto de vista da Terra? Ao
observar a relacao entre a Terra e o universo, vemos que,
como um dos pequenos planetas que giram em torno do sol,
a Terra € um componente do mundo planetario do sistema
solar. A massa da Terra forma uma fracao quase desprezivel
se comparada a massa dos planetas, e estes exercem
grande influéncia sobre a vida na Terra e sobre todos os
organismos vivos — uma influéncia bem maior do que nossa
Cciéncia imagina. A vida dos povos, de grupos coletivos, da
humanidade, tudo isso depende das influéncias planetarias,
e de varias maneiras. Para a Terra, “mundo” é o mundo
planetario do sistema solar, do qual ela faz parte.

E 0 que é “mundo” para os planetas considerados como
um todo? Os planetas também vivem, assim como vivemos
sobre a Terra. Mas o mundo planetario, por sua vez,
participa do sistema solar e o faz com um papel pouco
importante, pois a massa de todos os planetas juntos é



muitas vezes menor do que a massa do sol. “Mundo”, para
os planetas, é o sol, ou melhor, a esfera da influéncia do sol,
ou do sistema solar, do qual os planetas fazem parte.

Para o sol, por sua vez, “mundo” é a galaxia das estrelas,
a Via Lactea, na qual ele é apenas um de um vasto nimero
de sdis e de sistemas solares. Ademais, do ponto de vista
astrondbmico, é bem possivel presumir uma multiddao de
galaxias além da nossa, existindo a distancias enormes
umas das outras, no espaco de “todas as galaxias”.
Reunidas, essas galaxias seriam o “mundo” para a Via
Lactea.

A ciéncia nao pode ir além, mas o pensamento filoséfico
vera o principio supremo por tras de todas as galaxias, isto
€, o Absoluto, conhecido na terminologia hindu como
Brahma. Esse Todo, ou Um, ou Tudo, é o “mundo” para
“todos 0os mundos”. Sem duvida, é bem possivel conceber
um estado de coisas no qual tudo — Tudo — forma um unico
“Todo”. Esse “Todo”, por definicao, seria um “Absoluto”
autbnomo porque, como unificacao de todas as coisas, ele
seria infinito e indivisivel e nao dependeria de nada. O
Absoluto — ou seja, o estado no qual todas as coisas
constituem um Todo unificado — é o estado primordial do
universo, do qual a diversidade dos fendbmenos surge por
divisao e diferenciacao.

Vivemos ao mesmo tempo em todos esses mundos, porém
de formas diferentes. De modo mais preciso, somos, antes e
acima de tudo, influenciados pelo mundo mais proximo de
nds, aquele do qual fazemos parte. Mundos mais distantes
também nos influenciam, tanto diretamente quanto por



meio de outros mundos intermediarios, contudo sua acao
fica menor com a distancia. A influéncia direta do Absoluto
nao chega até nds. Mas a influéncia do mundo seguinte e a
influéncia do mundo estelar afetam, evidentemente, nossa
vida, apesar de isso nao ser de conhecimento da ciéncia.



A LEI DAS TRES FORCAS

o estudo paralelo do mundo e do homem, podemos
N presumir que as mesmas leis valem em todos os
lugares e para tudo. Ao mesmo tempo, € mais facil observar
algumas leis no mundo, e é mais facil observar outras no
homem. Em certos casos, € melhor comecar com o mundo
e, depois, passar ao homem; em outros, € melhor comecar
pelo homem e passar para o mundo.

Esse estudo do mundo e do homem demonstra a unidade
fundamental de todas as coisas e nos ajuda a encontrar
analogias em fenbmenos de varias ordens. Todos o0s
processos em funcionamento no homem e no mundo sao
governados por um numero muito pequeno de leis
fundamentais. Toda a variedade aparente que vemos a
nossa volta é, na verdade, produto de algumas forcas
basicas, as quais operam em diferentes combinacoes
numéricas. A fim de compreendermos o mecanismo do
universo, antes precisamos aprender a reduzir fenbmenos
complexos as forcas basicas de que eles sao compostos.

A primeira lei fundamental é a lei dos trés principios ou
das trés forcas, que determina a unidade e a diversidade
pelo universo. Segundo essa lei, que costuma ser chamada
de “Lei de Trés”, todo fenbmeno, qualquer que seja a escala
e qualquer que seja o mundo em que possa aparecer, desde



o molecular até o cdésmico, é o resultado da interacao de
trés forcas diferentes e opostas. O pensamento
contemporaneo reconhece a existéncia e a necessidade de
duas forcas na producao de um fenbmeno: forca e
resisténcia, polaridade positiva e negativa, correntes
positivas e negativas, e assim por diante. Mas essa visao
nao leva em conta duas forcas em todos os fendbmenos,
nem admite a possibilidade de uma terceira forca
constitutiva.

De acordo com a ciéncia antiga, uma ou duas forcas sao
insuficientes para produzir um fenémeno. E preciso haver
uma terceira forca, sem a qual as duas primeiras nunca
poderao produzir algo. Esse ensinamento das trés forcas
esta na base de todos os sistemas antigos. A primeira forca
pode ser chamada de “ativa” ou “positiva”; a segunda, de
“passiva” ou “negativa”; a terceira, de “neutralizante”. Mas
esses sao apenas nomes e, com efeito, as trés forcas sao
igualmente ativas. SO0 parecem ativas, passivas ou
neutralizantes em seu ponto de intersecao, isto é, elas sé
adotam essas funcdes umas em relacdo as outras e apenas
em um dado momento. Somos mais ou menos capazes de
compreender as duas primeiras, e a terceira pode ser
observada ocasionalmente no ponto de aplicacao das
forcas, ou no “meio”, ou no “resultado”. Mas, de maneira
geral, a terceira forca nao é algo que possamos observar ou
compreender de modo tipico. Isso se deve as limitacoes
fundamentais de nossa atividade psicolégica normal e as
categorias fundamentais de nossa percepcao limitada do
mundo dos fendmenos, ou seja, nossa percepcao do espaco



e do tempo. Nao podemos perceber diretamente a terceira
forca em acao mais do que podemos perceber
espacialmente a “quarta dimensao”.

Contudo, é possivel aprender a observar a acao das trés
forcas em nds estudando a nés mesmos — a manifestacao
de nossos pensamentos, de nossa consciéncia, de nossos
habitos e desejos. Vamos supor, por exemplo, que
decidimos trabalhar com ndés mesmos no intuito de
atingirmos um nivel de existéncia mais elevado. Nesse caso,
nosso desejo, nossa iniciativa, é a forca ativa, e a inércia de
nossa vida psicoldgica habitual, que se op0e a iniciativa, é a
forca passiva, ou negativa. No final, ou essas duas forcas se
equilibrarao mutuamente, ou uma ird se sobrepor a outra —
embora ambas se enfraquecam demais para poderem agir.
Logo, as duas forcas irao, por assim dizer, girar em torno
uma da outra, e uma acabara absorvendo a outra sem
produzir nenhum resultado. Esse impasse pode durar uma
vida inteira. Podemos sentir desejo e iniciativa, mas estes
podem ser absorvidos na luta para superar a inércia
habitual da vida, nada deixando no final para atingirmos a
meta digha de nossa decisao original. E o processo pode
continuar até a terceira forca surgir, talvez na forma de
novos conhecimentos que mostrem a vantagem, ou melhor,
a necessidade de um trabalho com nés mesmos,
reforcando, desse modo, a iniciativa. Entao, gracas ao apoio
dessa terceira forca, a iniciativa poderd ser capaz de
superar a inércia, e poderemos nos tornar ativos na direcao
desejada.



Podemos encontrar outros exemplos das trés forcas,
inclusive o surgimento eventual da terceira forca, em todas
as manifestacdes da vida psiquica, em todos os fenbmenos
da vida comunitdria e da humanidade como um todo, bem
como na natureza a nossa volta. Por enquanto, porém,
bastara compreender o principio geral: todo fenbmeno, de
qualqguer magnitude, acaba representando a manifestacao
de trés forcas e nao pode ser produzido apenas por uma ou
duas delas. Sempre que observamos uma acao que se
detém ou hesita de maneira interminavel, podemos dizer
que, naguele momento, falta a terceira forca. Ao mesmo
tempo, um fenOmeno que parece ser simples pode ser
bastante complexo, consistindo em uma combinacao
complexa de trindades. Mais importante: devemos lembrar
gue nao podemos captar os fenbmenos diretamente como
manifestacdes de trés forcas, porque nao podemos observar
o mundo objetivo em nosso estado subjetivo de consciéncia.
O mundo subjetivo ou fenoménico de nossas observacoes é
incompleto, relativamente real, porque sé vemos nos
fenOmenos a manifestacao de uma ou duas forcas. Se
pudéssemos ver a manifestacao das trés forcas em toda
acao, veriamos o mundo tal como ele é (as coisas em Si
mesmas). A terceira forca é uma propriedade do mundo
real.



O RAIO DA CRIACAO

om relacao a Lei de Trés, podemos dizer agora que no
CAbsquto e em tudo mais ha trés forcas em acao — a
ativa, a passiva e a neutralizante. Como, por definicao, o
Absoluto representa um todo unificado, as trés forcas
existentes nele também devem ser unidas como um unico
todo. Além disso, na formacao de um todo unificado e
independente, as trés forcas possuem uma vontade
independente, bem como uma consciéncia plena e uma
compreensao completa de sua propria natureza e de sua
funcao. O conceito de unidade das trés forcas no Absoluto
forma a base de muitos ensinamentos antigos, inclusive a
Trindade consubstancial e indivisivel do cristianismo e o
Trimurti de Brahma, Vishnu e Shiva no hinduismo.

As trés forcas do Absoluto separam-se e se combinam de
maneira deliberada e, nos pontos de juncao, criam
fendbmenos, ou “mundos” de segundo escalao. Esses
mundos, criados pela vontade do Absoluto, dependem
totalmente dessa vontade em todos os aspectos de sua
existéncia. Em cada um deles, as trés forcas tornam a agir.
Como, porém, cada uma representa apenas uma parte, e
nao a totalidade do Absoluto, as trés forcas nele nao
formam um todo singular. Fora do Absoluto, as trés forcas
envolvem trés vontades, consciéncias e unidades. Cada



uma das trés forcas leva em seu bojo o potencial para
funcionar na capacidade das outras duas, mas em seu
ponto de contato manifestam apenas um principio — o
ativo, o passivo ou o neutralizante. Nesses pontos elas se
combinam a fim de formar uma trindade, a qual produz um
mundo do segundo escalao, sujeito a acao de trés forcas.

As trés forcas divididas em um mundo de segundo escalao
encontram-se e criam novos mundos de terceiro escalao,
nos quais o numero de forcas sera seis. Nesses mundos sao
criados mundos de uma nova ordem, nos quais atuam doze
forcas, sequidos de mundos em mundos governados por 24,
48 e 96 forcas, e assim por diante. Vamos designar os
mundos pelo niumero de forcas atuantes neles.

O Absoluto da a luz um nimero potencialmente infinito de
mundos de segundo escaldo, e cada um deles contém o
inicio de uma cadeia de mundos, no que chamamos de “raio
da criacao”. Se considerarmos um desses mundos de
segundo escalao, designado “mundo 3” por conter trés
forcas, ele serda o mundo que representa todos os mundos
estrelados ou as galaxias do universo. Apenas um deles,
porém, nos é relevante, qual seja, a Via Lactea, designada
como “mundo 6”. E, dentre os diversos sbis que
compreendem a Via Lactea, sé nos interessa 0 nosso proprio
sol, o “mundo 12”, do qual dependemos diretamente. No
sistema solar, o mundo planetario — o “mundo 24” — é o
mais relevante, do qual o planeta Terra, ou “mundo 48", é o
mais imediato. O final de nosso raio da criacao é a lua, ou
“mundo 96”. Essa cadeia de mundos na qual existimos —
ou seja, segundo a nossa perspectiva, o “mundo” no sentido



mais amplo da expressao — pode ser representada
conforme mostra o diagrama ao lado.

O nUmero de forcas de cada mundo — 1, 3, 6, 12, e assim
por diante — indica o niumero de leis que governam esse
mundo. Quanto menor o numero de leis a que esta sujeito,
mais proximo esse mundo estara da vontade do Absoluto.
Quanto mais leis houver nele, mais distante ele estarad da
vontade do Absoluto e mais mecanico sera. Nosso mundo
terrestre, o “mundo 48", esta sujeito a nada menos que 48
ordens de leis, ou seja, esta bem distante da vontade do
Absoluto, em um recanto remoto e sombrio do universo.

A ideia do raio da criacao pode ser encontrada em
ensinamentos antigos, e muitas das ingénuas concepcoes
geocéntricas do universo que conhecemos sao exposicoes
incompletas dessa ideia ou distorcoes geradas por uma
compreensao literal. O desenvolvimento do raio do Absoluto
contradiz muitas visdes modernas. Tome-se como exemplo o
continuum do sol, da Terra e da lua. Segundo o
entendimento habitual, a lua € um corpo celeste frio e
morto, o qual ja foi semelhante a Terra, ou seja, costumava
ter um nucleo fundido e, antes disso, era uma massa gasosa
como o sol. De acordo com essa visao, a Terra também foi
como o sol, mas esfriou gradualmente e, um dia, ird se
tornar uma massa fria como a lua. Presume-se que o sol
também esta esfriando e um dia ficara parecido com a Terra
e, posteriormente, com a lua. A ideia do raio da criacao e de
seu crescimento a partir do Absoluto conflita com essas
visdes gerais e considera, em vez disso, a lua como um
planeta que esta nascendo. Ela esta ficando cada vez mais



qgquente e, com o tempo (dado o desenvolvimento favoravel
do raio da criacao), ficara parecida com a Terra, chegando
mesmo a ter seu proprio satélite. Essa nova lua
representara um novo elo do raio da criagcao. De acordo com
essa visao, a Terra nao esta esfriando, mas ficando mais
gquente e, com o tempo, podera ficar parecida com o sol. Um
exemplo desse fenbmeno pode ser visto no sistema de
JUpiter, o qual serve de sol para seus satélites.

ABSOLUTO

TODAS AS GALAXIAS

VIA LACTEA

SoL

TODOS OS PLANETAS

TERRA

LUA

eleldleleldle

Como vimos acima, a vontade do Absoluto s6 se manifesta
no mundo 3, o mundo que ele criou imediatamente em si
mesmo. Sua vontade irrestrita nao atinge o mundo 6,
manifestando-se ali apenas na forma de leis mecanicas.
Ademais, nos mundos 12, 24, 48 e 96, a vontade do
Absoluto fica ainda mais remota e mais mediada. Podemos
dizer que no mundo 3 o Absoluto cria um plano ou esboco
geral para o resto do universo, o qual depois é realizado
mecanicamente. A vontade do Absoluto sé pode ser sentida



nos mundos subsequentes como a realizacao mecanica
desse plano. Isso significa que, se o Absoluto quisesse
manifestar diretamente sua vontade em nosso mundo (o
gue conflitaria com as leis mecanicas cabiveis aqui), antes
teria de destruir todos os mundos intermediarios entre ele e
o nosso mundo. O conceito de milagre, no sentido da
“violacao das leis fisicas comuns pela Vontade que as
criou”, nao apenas viola o bom senso como é contrario a
prépria ideia de Vontade. Logo, o “milagre” s6 pode ser a
manifestacao de leis desconhecidas ou pouco familiares a
nds, ou, em outras palavras, a manifestacao, em nosso
mundo, das leis de outro mundo.

Aqui na Terra, estamos muito afastados da vontade do
Absoluto, separados por 48 ordens de leis mecanicas e, em
nossa vida mecanica, sujeitos a influéncia da lua. Se,
contudo, pudéssemos nos libertar de metade dessas leis,
estariamos sujeitos a apenas 24 ordens de leis, ou seja, as
leis do mundo planetario, o que nos levaria a um grau mais
proximo do Absoluto e de sua vontade. Se pudéssemos
entao nos libertar de metade das leis remanescentes,
estariamos sujeitos apenas as doze ordens de leis do sol e,
portanto, nos aproximariamos mais um estagio do Absoluto.
Se, outra vez, pudéssemos nos libertar de metade dessas
leis, estariamos sujeitos apenas as leis da galaxia,
separados apenas por um estagio da vontade irrestrita do
Absoluto. Essa possibilidade de libertacao gradual das leis
mecanicas existe para nés. Caso desenvolvamos a
consciéncia e a vontade, submetendo nossas manifestacdes
mecanicas a elas, escaparemos do poder da lua.



A LEI DAS OITAVAS

segunda lei fundamental do universo é a Lei das Oitavas,

a qual costuma ser chamada de “Lei de Sete”. A fim de
compreender essa lei, é preciso entender que o universo
consiste em vibracées. Essas vibracdes ocorrem em todos
os tipos de matéria formadora do universo, desde a mais
fina até a mais grosseira. Elas emanam de diversas fontes e
seguem variadas direcdes, cruzando-se, colidindo umas
com as outras, ficando mais fortes ou mais fracas, detendo-
se mutuamente, e assim por diante.

Na base da compreensao das vibracdes, a ciéncia antiga
reconhece o principio basico de sua descontinuidade, isto €,
a caracteristica definitiva e necessaria de todas as
vibracdes da natureza, quer sua frequéncia cresca ou
decresca, a fim de se desenvolverem nao como oscilacoes
iguais, continuas e uniformes, mas com aceleracbes e
retardos periédicos em sua velocidade. Segundo esse
principio, a forca do impulso original nao atua de maneira
uniforme nas vibracdes, mas, por assim dizer, ora fica mais
forte, ora mais fraca.

As leis que governam a desaceleracao ou a deflexao das
vibracdes eram conhecidas da ciéncia antiga e foram
incorporadas a uma férmula especifica preservada até
nossos dias. Nessa férmula, o periodo em que as vibracoes



sao dobradas ¢é dividido em oito etapas desiguais,
correspondentes ao indice de aumento nas vibracdes. A
oitava etapa repete a primeira com um nUmero de
vibracbes duas vezes maior. Esse periodo entre
determinado numero e o dobro desse niumero é chamado de
oitava, ou seja, composto de oito.

Essa formula representa a maneira pela qual o conceito da
oitava foi transmitido de professor para discipulo e de uma
escola a outra. Muito, muito tempo atras, uma escola
descobriu ser possivel aplicar essa férmula a musica. Assim,
obteve-se a escala musical diatébnica — dé, ré, mi, fa, sol, Ia,
si, d6 —, a qual era conhecida na mais remota antiguidade,
foi esquecida e posteriormente  descoberta ou
“reinventada”. A estrutura da escala de sete notas, sem o0s
semitons nos intervalos entre mi e fa e entre si e dd, produz
um esquema da lei cédsmica dos “intervalos”, ou semitons
ausentes. Desse modo, quando falamos de oitavas em um
sentido cosmico ou mecanico, apenas 0s semitons entre mi
e fa e entre si e dé sao chamados de “intervalos”.

Dessa maneira, a escala diatdnica representa a férmula da
Lei das Oitavas desenvolvida inicialmente nas escolas
antigas e depois aplicada a mdusica. Ao mesmo tempo,
porém, se estudarmos as manifestacdes dessa lei em outros
tipos de vibracao, nao musicais, veremos que as leis sao as
mesmas em toda parte e que as vibracdes intrinsecas a luz,
ao calor, a reacdes quimicas e ao magnetismo estao
sujeitas aos mesmos principios que o som. A fisica, por
exemplo, conhece a escala luminosa, € na quimica temos o
sistema periddico dos elementos, intimamente relacionado



com o principio das oitavas. Nossa divisao de tempo, isto &,
a separacao dos dias da semana em dias Uteis e domingos,
reflete a lei geral que governa nossa atividade. E o mito
biblico da criacao, no qual Deus criou 0 mundo em seis dias
e descansou no sétimo, € uma expressao ou, no minimo,
uma indicacao dessa lei, embora incompleta.

Ao compreendermos seu verdadeiro significado, a Lei das
Oitavas nos proporciona uma explicacao nova da totalidade
da vida e do desenvolvimento dos fenbmenos em todos os
planos do universo. Essa lei explica, por exemplo, por que a
natureza nao tem linhas retas. Explica ainda por que nao
podemos “fazer”, por que em nos tudo esta “feito” e, em
geral, de modo oposto ao que gostariamos ou
esperariamos. Sempre que nos dispomos a fazer alguma
coisa, acabamos fazendo algo diferente, mas pensamos o
tempo todo que estamos fazendo exatamente o que
gueriamos desde o inicio. Tudo isso é efeito direto dos
“intervalos” ou decréscimos na frequéncia das vibracoes a
medida que se desenvolvem.

Até aqui, concentramo-nos na descontinuidade das
vibracdées e na maneira como as forcas podem se desviar.
H& ainda outros dois principios que precisamos tentar
compreender: primeiro, que a ascensao ou o declinio sao
inevitdveis em qualquer linha de desenvolvimento e,
segundo, que em toda linha, ascendente ou descendente,
ha flutuacdes periddicas, ou seja, subidas e descidas.
Desenvolvimento implica mudanca, e a ascensao ou a
gueda sao condicdes cdésmicas inevitaveis de qualquer acao.
Nao vemos nem compreendemos o que estd acontecendo a



nossa volta e em ndés. Isso porque pensamos continuamente
gque as coisas podem se manter no mesmo nivel por um
longo tempo e nao damos margem para a inevitabilidade da
gueda quando nao hda subida. Também confundimos a
queda com a ascensao, sem perceber que as ascensées que
imaginavamos possiveis em certas circunstancias sao, na
verdade, impossiveis — €& impossivel, por exemplo,
aumentar a consciéncia por meios mecanicos.

Apos distinguir oitavas ascendentes e descendentes no
mundo que nos rodeia, precisamos aprender a distinguir
ascensao e queda nas proprias oitavas. Em qualquer
aspecto de nossa vida, nada permanece nivelado e
constante. Em toda parte e em tudo, o péndulo oscila,
ondas se erguem e caem. Pense em nossa energia, que
subitamente aumenta e depois, com a mesma volatilidade,
enfraquece; em nossos humores, que “melhoram” ou
“pioram” sem razao aparente; em nossos sentimentos,
desejos, intencbOes, decisdes. Todos ascendem ou
descendem de modo continuo, ficando mais fortes ou mais
fracos.

Observacoes baseadas na Lei das Oitavas mostram que as
“vibracdes” podem se desenvolver de diversas maneiras. Se
uma oitava é interrompida, as vibracdes podem ser vistas
como coisas que comecam e depois somem, ou Sao
engolidas por vibracées mais fortes que cruzam com elas,
ou vao em direcao oposta. Se uma oitava se desvia da
direcao original, as vibracbes mudam de natureza e
produzem resultados diferentes dos esperados. Apenas nas
oitavas de ordem césmica, descendentes ou ascendentes,



as vibracdes se desenvolvem de maneira consecutiva e
organizada e continuam na mesma direcao com que
comecaram.

ObservacOes adicionais mostram que as oitavas tém o
potencial de se desenvolver consistentemente na vida,
tanto na natureza quanto na atividade humana, embora
esse tipo de desenvolvimento seja raro e volta e meia se
baseie no que parece ser um acidente. O que acontece as
vezes € que, com a progressao da oitava, outras oitavas,
correndo paralelas a primeira, intersectando-a ou
encontrando-a, de algum modo preenchem seus
“intervalos”, de modo que suas vibracdes prosseguem em
seu desenvolvimento sem problemas. No momento em que
aquela oitava especifica passa por um “intervalo”, surge um
“choque adicional” que lhe corresponde em forca e carater.
Isso faz com que a oitava possa se desenvolver mais de
acordo com a direcao original, sem perdas ou mudancas na
natureza de suas vibracdes. Mas, nesses casos, hd uma
diferenca essencial entre oitavas ascendentes e
descendentes.

Em uma oitava ascendente, o primeiro “intervalo” ocorre
apods a terceira nota, entre mi e fa. Se uma energia adicional
e correspondente entrar nesse ponto, a oitava ira se
desenvolver sem abalos até o si, a sétima nota. Mas, a fim
de continuar pelo intervalo entre si e dd, precisara de um
“choque adicional” muito mais forte. Nesse ponto, as
vibracdes sao de um diapasao bem mais alto e, por isso,
exigem maior intensidade, a fim de impedir que o
desenvolvimento da oitava se desacelere. Em uma oitava



descendente, por outro lado, o “intervalo” mais dificil ocorre
bem no comeco, logo apds o primeiro dd, e o material que o
preenche em geral é encontrado no préprio dé ou nas
vibracdes laterais induzidas pelo dé. E por isso que uma
oitava descendente costuma se desenvolver com muito
mais facilidade do que uma oitava ascendente e que, ao
passar pelo si, ela atinge o fa, a quarta nota, sem se abalar.
Aqui, é necessario um “choque adicional”, embora
consideravelmente menos forte do que o primeiro choque
entre do e si.

Na operacao da Lei das Oitavas, ha, na relacao de umas
com as outras, oitavas fundamentais e subordinadas. A
oitava fundamental é como o tronco de uma arvore que
produz ramos de oitavas laterais. As sete notas
fundamentais e os dois “intervalos”, os portadores de novas
direcoes, formam nove elos de uma corrente, com trés
grupos de trés elos cada. A formacao das oitavas e a
relacao das oitavas subordinadas de ordens distintas podem
ser comparadas com a formacao de uma arvore. Do tronco
basico saem ramos importantes por todos os lados, os quais
se dividem em galhos menores, cada vez menores, e que
por fim se cobrem de folhas. O processo continua em uma
escala bem menor na formacao das folhas, dos veios e dos
recortes denteados.

O exemplo completo da Lei das Oitavas pode ser visto na
grande oitava cdsmica do raio da criacao que chega até
nés. O raio comeca pelo Absoluto, que é Tudo. Esse Tudo,
gue possui a unidade, a vontade e a ciéncia completas, cria
mundo em si mesmo, dando inicio a oitava descendente do



mundo do qual o Absoluto é o ddé. Os mundos que o
Absoluto cria em si mesmo, portanto, sao o si, com o
“intervalo” entre doé e si preenchido pela vontade do
Absoluto. O processo criativo se desenvolve ainda mais sob
o impeto do impulso original com a assisténcia do “choque
adicional”. Si passa para /a, que, de acordo com nossa
perspectiva, é nossa galaxia estelar, a Via Lactea. L3 passa
para sol — o0 nosso sol, o sistema solar —, e sol passa para
fa — o mundo dos planetas de nosso sistema solar. Aqui,
entre o mundo planetario como um todo e nossa Terra,
ocorre um “intervalo”. A consequéncia desse intervalo é que
as emanacoOes planetarias que trazem diversas influéncias
para a Terra nao conseguem atingi-la, ou, mais
corretamente, a Terra, em vez de recebé-las, as desvia.
Nesse ponto, a fim de ocupar o “intervalo”, criou-se um
aparato especial para receber e transmitir essas influéncias
planetarias. Esse aparato é a vida organica da Terra, a qual
transmite a ela todas as influéncias que lhe sao destinadas.
Isso possibilita o desenvolvimento e o crescimento continuo
da Terra, o mi da oitava cdésmica; e, depois, o da lua, ou o
ré; depois vem outro déo — o Nada. Assim, o raio da criacao
se estende do Tudo ao Nada.

Na oitava césmica, o sol soa originalmente como sol/, mas
comeca, em dado momento, a soar também como doé em
uma nova oitava descendente. Prosseguindo no nivel dos
planetas, essa nova oitava passa para si e, descendo ainda
mais, produz trés notas, /a, sol e fa, as quais criam e
constituem toda a vida organica da Terra, assim como a
conhecemos. Nessa oitava, 0 mi se mistura com o mi da



oitava césmica, ou seja, com a Terra, e o ré dessa oitava se
mistura com o ré da oitava césmica, isto &, com a lua. A
vida organica funciona como 6rgao de percepcao e de
emanacao da Terra. Em todo momento, por meio da vida
organica, cada porcao da superficie da Terra envia
emanacdes na direcao do sol, dos planetas e da lua, cada
qual exigindo um tipo especifico de emanacao. Tudo que
acontece na Terra cria emanacdes, e muitos eventos
ocorrem simplesmente porque certo tipo de emanacao é
exigido de certos lugares da superficie da Terra. As duas
oitavas podem ser ilustradas da seguinte maneira:

Ao passar do estudo do universo ao estudo do homem,
devemos tentar compreender a ideia de “choques
adicionais”, os quais permitem que as linhas de forca
atinjam uma meta projetada. Como sugerido, os choques
podem ocorrer por acidente. Por acaso, nossas atividades
podem recair e se mover em algum canal escavado por
forcas cdsmicas ou mecanicas e criar a ilusao de que
alguma meta esta sendo atingida. Essa correspondéncia
acidental entre resultados e as metas que estabelecemos
para ndés ou a realizacado de metas pequenas, sem
consequéncias, dao origem a conviccao de que sSomos
capazes de atingir qualquer meta, de que podemos
“conquistar a natureza”, “organizar toda a nossa vida”, e
assim por diante. Na verdade, é evidente que somos
incapazes disso, porque nao sé nao temos controle sobre o
gue acontece fora de ndés mesmos, como nao temos
controle sequer sobre o que acontece dentro de nds
mesmos. Essa Ultima frase precisa ser compreendida com



clareza. Ao mesmo tempo, precisamos compreender que o
controle sobre as coisas comeca com o controle sobre as
coisas em nés mesmos, com o controle sobre nés mesmos.
A pessoa gue nao consegue se controlar, ou ao curso das
coisas em seu intimo, nao consegue controlar nada.

ABSOLUTO
TODAS AS GALAXIAS @
VIA LACTEA
SOL
TODOS OS PLANETAS

[4 | sol | fa

HE 6

TERRA @
LUA
ABSOLUTO



A parte técnica desse controle é explicada pela Lei das
Oitavas. Como vimos, as oitavas s6 podem se desenvolver
na direcao desejada se “choques adicionais” surgirem nos
momentos certos, isto €, nos pontos em que as vibracdes se
desaceleram. Se nao surgem “choques adicionais” nesses
momentos, as oitavas mudam de direcdo. E Idgico que ndo
dd para esperar que esses “choques” aparecam por
acidente, por conta prépria e no momento certo. Para cada
caso, ha uma opcao entre trés posturas diante da vida.
Podemos encontrar uma direcao para nossas atividades
correspondente a linha mecanica de eventos de
determinado momento; em outras palavras, “ir com o
vento” ou “remar a favor da maré”, mesmo que isso
contrarie nossas tendéncias, conviccdes e simpatias
intimas. Podemos aceitar o fracasso de tudo o que
comecamos a fazer. Ou podemos aprender a identificar os
“intervalos” nas linhas de nossa atividade e criar os
“choques adicionais” de que precisamos; ou seja, podemos
aprender a aplicar o método usado pelas forcas cdsmicas
em nossas préprias atividades, nos momentos necessarios.

A fim de tentar compreender a Lei das Oitavas, é
importante evitar o excesso de teorias. Precisamos é
entender e sentir essa lei em nds mesmos. Apenas assim
seremos capazes de vé-la operar fora de nés.



GRAUS DE MATERIALIDADE

0 universo na forma do raio da criacao, tudo pode ser
N pesado e medido, até — e inclusive — o Absoluto. O
Absoluto é tao material, e portanto tdo mensuravel
fisicamente, quanto a lua ou um ser humano. Se o Absoluto
pode ser chamado de “Deus”, isso significa que Deus pode
ser medido e pesado. Mas o conceito de “materialidade” é
tao relativo quanto qualquer outro. No raio da criacao, ha
sete planos no universo, sete mundos, um dentro do outro,
e tudo que se refere ao mundo também se divide em sete
categorias correspondentes. A materialidade do Absoluto é
de uma ordem diferente daquela de “todas as galaxias”, a
qual é de ordem diferente da ordem da Via Lactea. A
materialidade, em cada caso — da Via Lactea, de “todos os
planetas”, da Terra e da lua —, é de uma ordem diferente da
materialidade dos mundos inferiores. Esse conceito é de
dificil compreensao no inicio, pois estamos acostumados a
supor que a matéria é basicamente a mesma. Essa
premissa serve de base para a fisica, a astrofisica e a
quimica. E, de fato, a matéria é a mesma. Mas a
materialidade varia e tem graus diferentes em funcao das
caracteristicas da energia manifestada em um dado
momento.



Matéria ou substancia pressupde necessariamente a
existéncia de forca e energia. Mas isso nao implica uma
concepcao dualista do mundo, pois os conceitos de matéria
e de forca sao tao relativos quanto quaisquer outros. Por
exemplo, no Absoluto, onde tudo é um, matéria e forca
também sao um. Nesse caso, porém, matéria e forca nao
devem ser entendidas como principios do mundo real em si,
mas como propriedades ou caracteristicas do mundo
fenoménico tal como ele é observado por nds. Tudo de que
precisamos a fim de comecar a estudar o universo é a
compreensao elementar da matéria e da energia assim
como captadas por nossa percepcao sensorial habitual,
presumindo-se a matéria como uma “constante” e as
“mudancas” no estado da matéria como manifestacdes de
forca ou de energia. Essas mudancas, por sua vez, podem
ser compreendidas como o resultado de vibracdes que
comecam no centro, isto €, no Absoluto, antes de irradiarem
para fora como ondas em todas as direcdes, entrecruzando-
se, colidindo e se fundindo, até se deterem no final do raio
da criacao. De acordo com esse ponto de vista, o mundo
consiste em vibracdes e matéria, ou, se preferir, em matéria
em um estado de vibracao, isto €, matéria vibratéria. A
frequéncia de vibracao € inversamente proporcional a
densidade da matéria. No Absoluto, as vibracdes sao as
mais rapidas, e a matéria € a menos densa. No mundo
seguinte, as vibracdes sao um pouco mais lentas, e a
matéria um pouco mais densa. Quanto maior a distancia do
Absoluto, mais lentas as vibracdes e mais densa a matéria.



Podemos considerar a “matéria” formada por “atomos”,
definidos como o resultado da menor divisao possivel dessa
matéria. Em cada ordem da matéria, ha um ponto além do
gual essa matéria nao pode mais ser dividida no mundo em
guestao, um ponto que representa o tamanho dos atomos
que constituem a materialidade desse mundo. Apenas 0s
atomos do mundo do Absoluto sao de fato indivisiveis. Os
atomos do mundo seguinte, ou seja, do mundo 3, consistem
em trés atomos que correspondem ao mundo do Absoluto e
sao trés vezes maiores, trés vezes mais densos e trés vezes
mais lentos que os do Absoluto. Os atomos do mundo 6
consistem em seis atomos do Absoluto combinados, embora
na forma de um Unico atomo, e os atomos dos mundos
seguintes consistem em 12, 24, 48 e 96 particulas
primordiais. Os atomos do mundo 96 s3ao enormes se
comparados com os atomos do mundo 1, além de
proporcionalmente mais lentos e mais densos.

Os sete mundos do raio da criacao representam sete
ordens diferentes de materialidade e, em vez de um
conceito de matéria, temos sete tipos diferentes de matéria.
Mas nossa concepcao de materialidade nao esta bem
adaptada para a compreensao da materialidade dos
mundos 96 e 48. Do ponto de vista cientifico, a matéria do
mundo 24 é tao rarefeita que ela é praticamente hipotética,
iSso para nao falar da matéria ainda mais fina do mundo 12,
a qual nem sequer é matéria. Como essas matérias
correspondem as diversas ordens que constituem o
universo, elas nao estdao separadas em camadas:
interpenetram-se, assim como espécies mais conhecidas de



matéria de densidades diferentes as vezes se misturam.
Como exemplo, um pedaco de madeira pode ficar saturado
de agua, e a agua pode ficar saturada de gas. A mesma
relacdo se da entre os diferentes tipos de matéria que
constituem o universo, com as mais finas permeando as
mais grosseiras, embora, como foi dito, a matéria dos
planos superiores nao seja nem um pouco material nos
planos inferiores.

Toda a matéria que forma nosso mundo — o alimento que
comemos, a agua que bebemos, as pedras usadas na
construcao de nossa casa e até nosso préprio corpo — esta
permeada por todas as diferentes matérias existentes no
universo. Portanto, nao é preciso estudar o sol para
descobrir a matéria do mundo solar. Ela pode ser
encontrada em nés, incluida no resultado da divisao de
nossos préprios atomos. Do mesmo modo, temos em nés
todas as matérias dos outros mundos. Cada um de nés €, na
acepcao plena da expressao, um universo em miniatura, um
“microcosmo”, temos em ndés mesmos todas as matérias
que constituem o universo e operamos sob as mesmas
forcas e leis que governam o universo. Portanto, quando nos
estudamos podemos estudar o mundo inteiro, assim como
ao estudar o mundo podemos nos estudar. Mas sé podemos
tracar um paralelo completo entre o homem e o0 mundo se
considerarmos o “homem” no sentido pleno da palavra, isto
é, uma pessoa cujos poderes latentes estao desenvolvidos.
Alguém que permanece sem desenvolvimento ou que nao
conclui o curso possivel de sua evolugcao nao pode ser



considerado um microcosmo do universo; na verdade, essa
pessoa € como um mundo inacabado.

Como comentado, o estudo de si mesmo deve andar de
maos dadas com o estudo das leis fundamentais do
universo, as quais sao as mesmas em todos os planos.
Voltando a Lei de Trés, precisamos aprender a descobrir
suas manifestacdoes em tudo que estudamos e em todas as
nossas acdes. Descobrir sua aplicacao em qualquer esfera
de atividade revela-nos de modo imediato um grande
depdsito de conhecimentos novos, muitos dos quais nunca
vimos antes. A quimica comum, por exemplo, ignora a Lei
de Trés e estuda a matéria sem considerar suas
propriedades cdésmicas. No entanto, hd outro tipo de
quimica, uma quimica especial, ou “alquimia”, se preferir, a
qual leva em conta as propriedades cdsmicas de cada
substancia, determinadas por seu lugar e pela forca que
atua por meio dela em um dado momento. Duas
substancias no mesmo lugar podem, muitas vezes, ser
diferentes em funcao da forca manifestada por meio delas.
Cada substancia pode ser a condutora de qualquer uma das
trés forcas, podendo, assim, ser ativa, passiva ou
neutralizante. E pode nao ser nada disso caso nao haja forca
manifestando-se por meio dela no momento ou se ela for
considerada sem se levar em conta a manifestacao de
forcas. Logo, qualquer substancia pode aparecer, por assim
dizer, em um de quatro aspectos ou estados diferentes.
Nesse sentido, deve ser dito que, ao falarmos de matéria,
nao estamos falando de seus elementos quimicos. Essa
quimica especial vé cada substancia, mesmo as mais



complexas, como um “elemento” separado. Essa é a Unica
maneira de se estudar propriedades césmicas, pois todos os
compostos complexos tém seu préprio papel e sua funcao
cdésmica. Segundo esse ponto de vista, um “atomo” de
determinada substancia é redefinido como a menor
quantidade dessa substancia a reter todas as suas
propriedades quimicas, fisicas e césmicas. Naturalmente,
atomos de substancias diferentes irao variar de tamanho e,
em alguns casos, um atomo pode até ficar visivel a olho nu.

A distincao entre os graus de materialidade permite-nos
examinar a relacao entre as funcées do homem e os planos
do universo. A principal diferenca entre os centros é que
eles funcionam com substancias de materialidade diferente.
O centro do pensamento é o mais lento dos trés centros
inferiores e opera com uma substancia do mundo 48. O
centro do movimento trabalha mais depressa, com uma
substancia do mundo 24, muitas vezes mais leve e mais
movel. O centro do sentimento pode funcionar com uma
substancia do mundo 12, e o centro do pensamento, com
uma substancia do mundo 6. Como ja foi dito, os diferentes
graus de materialidade explicam por que o0s centros
superiores nao podem se conectar com os inferiores. No
intuito de se obter uma conexao correta e invariavel entre
0s centros inferiores e os superiores, é necessario regular e
acelerar o trabalho dos centros inferiores.

No que diz respeito a Lei das Oitavas, o homem serve
como aparato para a evolucao possivel das substancias, as
guais entram no organismo sob a forma de trés tipos de
alimento. O primeiro é o que habitualmente chamamos de



comida — o pao, por exemplo —, que entra como dd e tem
a possibilidade de passar para ré no estbmago, onde as
substancias mudam de vibracao e de densidade. Essas
substancias sao transformadas quimicamente, misturam-se
e, por meio de certas combinacdes, passam para ré, que
também tem a possibilidade de passar para mi. Mas mi nao
pode evoluir sozinho. Aqui, o segundo tipo de alimento — o
ar — vem auxilia-lo, entrando como dé de uma segunda
oitava. Ele ajuda o mi da primeira oitava a passar para fa,
apos o que sua evolucao pode prossequir. Por sua vez, em
um ponto similar, a segunda oitava também requer a ajuda
de uma oitava superior, a qual aparece na forma do terceiro
tipo de alimento — as impressdes —,

que entra como o dd da terceira oitava. Logo, a primeira
oitava evolui até si, a substancia mais fina que o organismo
humano pode produzir a partir do que costumamos chamar
de alimento. A evolucao de um pedaco de pao atinge esse
nivel de materialidade, porém nao pode se desenvolver
mais no homem comum. Se si pudesse se desenvolver e
passar para dé de uma nova oitava, seria possivel formar
um novo corpo dentro de nds mesmos. Isso requer
condicdes especiais, combinacdes internas especiais.



1V

|
A POSSIBILIDADE DE EVOLUCAO



EVOLUCAO CONSCIENTE

empre, e por toda parte, hd afirmacao e negacao, nao
Sapenas nos individuos, mas na humanidade como um
todo. Essa é uma lei mecanica, e nao pode ser diferente. Ela
opera em todo lugar e em todas as escalas — no mundo,
nas cidades, nas familias, na vida intima de um individuo.
Uma parte afirma, outra nega. Essa é uma lei objetiva, e
todos sao escravos dela. Apenas os que ficam no meio sao
livres. Ao conseguir isso, escapamos dessa lei geral. Mas
como escapar? E muito dificil. Ndo somos fortes o bastante
e, por isso, nos submetemos. Somos fracos, somos
escravos. Mas, se tentarmos, existe a possibilidade de nos
libertar, de modo lento, gradual, mas com firmeza. Do ponto
de vista objetivo, isso significa ir contra essa lei geral,
contra a natureza. Mas podemos fazé-lo, porque existe uma
lei de ordem diferente; recebemos outra lei de Deus.

O que ¢é preciso para atingirmos a liberdade?
Consideremos a oposicao aparente entre ciéncia e religiao.
O que uma afirma a outra nega, e vice-versa. Reflito com
profundidade sobre essa questao, raciocinando da seguinte
maneira.

Sou um homem insignificante. Vivi apenas cinquenta anos,
enquanto a religiao existe ha milhares de anos. Milhares de
pessoas estudaram essas religides, contudo eu as nego.



Pergunto-me: “Sera que todos sao tolos e eu sou o Unico
inteligente?”. A situacao é a mesma com a ciéncia. Ela
também existe ha milhares de anos. Suponha que eu a
negue. Surge a mesma pergunta: “Sera que sou mais sagaz
do que todos os que estudaram a ciéncia por tanto tempo?”.
Se raciocinar de modo imparcial, admitirei que posso ser
mais inteligente do que uma ou duas pessoas, mas nao
mais do que mil. Caso eu seja uma pessoa normal e
raciocine de maneira imparcial, compreenderei que nao
posso ser mais inteligente do que milhdes de pessoas.
Repito, sou apenas um individuo insignificante. Como posso
descartar a religiao e a ciéncia? O que é possivel fazer?

Comeco a pensar que deve haver um pouco de verdade
em ambas. E impossivel que todos estejam enganados. Por
isso, empenhei-me na tarefa de tentar compreender a
contradicao. Quando comeco a pensar e a estudar de forma
imparcial, vejo que a religiao e a ciéncia estao corretas,
apesar de estarem opostas uma a outra. Descubro uma
pequena diferenca. Um lado considera um assunto, e o
outro lado, um assunto diferente. Ou estudam o mesmo
tema, mas sob angulos diferentes. Ou uma estuda as
causas, e a outra estuda os efeitos do mesmo fenémeno.
Assim, nunca se encontram. Mas ambas estao certas, pois
as duas baseiam-se em leis racionalmente sdélidas. Se
levarmos em conta apenas o0 resultado, nunca
compreenderemos onde estd a diferenca.

Em um dado ponto, tanto a ciéncia quanto a religiao
ocupam-se do desenvolvimento humano, ou seja, a questao
da evolucdao, da mudanca da existéncia. O homem contém



em si mesmo essa possibilidade. Mas ¢é importante
compreender desde o inicio que a evolucao, de certo modo,
contraria a lei geral. Para o individuo, a evolucao é o
desenvolvimento de sua prépria capacidade de se libertar
da dependéncia de influéncias externas. Apenas esse tipo
de desenvolvimento, esse tipo de crescimento, representa a
evolucao real da humanidade. Salvo isso, nao pode haver
evolucao alguma. Com efeito, a humanidade como um todo
nao progride nem evolui. O que parece ser progresso ou
evolucao nada mais é do que uma modificacao superficial, a
qual pode ser contrabalancada por modificacoes
correspondentes na direcao oposta a qualquer momento.

A fim de compreender a lei da evolucao possivel ao
homem, antes precisamos compreender que, pelo menos no
que diz respeito a natureza, essa evolucao nao é necessaria
além de certo ponto. Mais precisamente: a evolucao da
humanidade corresponde a evolucao do planeta, mas o
planeta evolui segundo ciclos temporais tao longos, de
acordo com nossa perspectiva, que parecem infinitos. O
tempo mais longo que podemos imaginar ainda é breve
demais para que ocorram mudancas substanciais na vida do
planeta e, consequentemente, na vida da humanidade.

Como qualquer outra vida organica, a humanidade existe
na Terra a fim de satisfazer as necessidades e os propdsitos
do planeta, exatamente como deveria ser para atender aos
requisitos da Terra no presente momento. Somente um
pensamento tao tedrico e distante da realidade quanto o
pensamento contemporaneo ocidental poderia ter tido a
ideia de que a humanidade evolui separadamente da



natureza, que a evolucao humana pode ser compreendida
como a conquista gradual da natureza. Isso é
absolutamente impossivel. Servimos aos fins da natureza
tanto na vida quanto na morte, evoluindo e involuindo — ou,
de modo mais preciso, a natureza nos usa da mesma
maneira que usa o0s outros produtos da evolucao e da
involucao, embora talvez com propdsitos diferentes. Ao
mesmo tempo, a humanidade como um todo nunca pode se
separar da natureza, pois, mesmo que lutemos contra isso,
nunca deixaremos de servir a seus fins. Na verdade, a
evolucao da humanidade como um todo, ou o
desenvolvimento dessas possibilidades em um grande
nimero de pessoas, nao apenas é desnecessaria para 0s
fins da Terra e do mundo planetario, como seria nociva ou
até fatal para a lua, por exemplo.

Entretanto, o potencial para a evolucao existe e pode ser
realizado em individuos isolados com a ajuda de
conhecimentos e de métodos apropriados. Como isso sé
pode servir aos interesses da propria pessoa, vai contra os
interesses, por assim dizer, do mundo planetario. Cada um
de nds precisa entender o seguinte: a evolucao s6 é
necessaria para o individuo em si. Ninguém mais tem
interesse nela, ninguém é obrigado a nos ajudar. Por outro
lado, as forcas que se opdem a evolucao de um grande
numero de seres humanos também se opdéem a evolucao
individual. A pessoa em questao deve ser ousada e mais
sagaz do que as outras. Uma pessoa pode ser mais sagaz; a
humanidade nao. Mais tarde, ficara evidente que esses
obstaculos nos sao Uteis e teriam de ser criados



propositalmente caso nao existissem. Apenas com a
superacao de obstaculos é que podemos desenvolver as
qualidades de que precisamos.

Esse é o ponto central da visao correta da evolucao
humana. Nao existe isso de evolucao inevitavel, mecanica.
A evolucao se dd como resultado de um esforco consciente.
A natureza nao tem necessidade nem desejo desse tipo de
evolucao, na verdade luta contra ele. A evolucao pode ser
necessaria apenas para nés, se compreendemos nossa
situacao e a possibilidade de muda-la, se percebemos que
temos poderes intocados e tesouros nao vislumbrados. A
evolucao é possivel para o individuo cujo objetivo é atingir
esses poderes e tesouros. Mas, se todos, ou mesmo a
maioria das pessoas, percebessem isso e quisessem obter o
que é um direito de nascenca, a evolucao deixaria de ser
possivel.

Cada pessoa é tao minima que, na economia da natureza
como um todo, a adicao ou a subtracao de uma pessoa
mecanica nao faz diferenca. Imagine a correlacao entre uma
célula muito pequena, microscépica, € nosso proprio corpo.
A presenca ou a auséncia de uma Unica célula nao terd
efeito na vida do corpo. Nao podemos ter consciéncia dela
e, por si sO, ela nao pode influir na vida ou na atividade do
organismo humano. Do mesmo modo, um individuo isolado
€ pequeno demais para influir na vida do organismo
cdsmico, pois ele nao é mais importante ao organismo do
que uma de nossas células é para nds. E exatamente essa
obscuridade relativa que torna possivel nossa “evolucao”.



Individualmente, o homem serve de aparato ao
desenvolvimento em virtude da Lei das Oitavas. A natureza
nos fez com determinado propésito — evoluir. Comemos nao
apenas por ndés mesmos, mas com um propdsito externo,
pois a comida nao pode evoluir sozinha, sem nossa ajuda.
Comemos pao e também ingerimos ar e impressoes, e cada
uma dessas coisas se desenvolve conforme a Lei das
Oitavas. O pao entra como dd, que contém a possibilidade e
o impulso de passar para ré e mi sem ajuda. Mas ele nao
pode passar a fa a menos que se misture com o ar, o qual
leva a energia necessaria a passagem por um intervalo
dificil. Depois disso, ele nao precisa de ajuda até chegar ao
si, mas depois nao pode avancar por ele mesmo. Nossa
meta é ajudar essa oitava a se completar. Si € o ponto mais
elevado da vida animal comum e é a matéria a partir da
qual um novo corpo pode se formar.

Nossa evolucao é a evolucao de nossa consciéncia. E a
“consciéncia” ndao pode evoluir inconscientemente. Ela é a
evolucao de nossa vontade, e a “vontade” nao pode evoluir
sem querer. E a evolucdo de nosso poder de fazer, e “fazer”
nao pode ser o resultado de coisas que simplesmente estao
“feitas”.



CONHECIMENTO E EXISTENCIA

a, por assim dizer, duas linhas ao longo das quais se da
H 0 nosso desenvolvimento: a linha do conhecimento e a
linha da existéncia. A evolucao correta envolve o
desenvolvimento simultaneo de ambas as linhas, que sao
paralelas e reciprocas. Se o conhecimento avanca muito
mais do que a existéncia, ou vice-versa, nosso
desenvolvimento estad errado e, mais cedo ou mais tarde,
chegara a um impasse.

Entendemos o que significa “conhecimento” e
entendemos a possibilidade de niveis distintos de
conhecimento — maior ou menor, de uma qualidade ou de
outra. Contudo, nao entendemos que isso também se aplica
a “existéncia”. Para nds, “existéncia” é sinbnimo de vida.
Nao entendemos que é possivel haver varios niveis de
existéncia, que duas pessoas superficialmente idénticas
podem ter niveis de existéncia radicalmente diferentes e
que o conhecimento de uma pessoa depende de seu nivel
de existéncia. A existéncia de um mineral, a de uma planta
e a de um animal representam niveis distintos de
existéncia. E a existéncia de um animal nao é a existéncia
de um homem. Mas o nivel de existéncia de duas pessoas
pode diferir mais do que a existéncia de um mineral com
relacdo a de um animal. E exatamente isso que n&o



entendemos, assim como nao entendemos que o
conhecimento depende da existéncia. Nao apenas nao
entendemos isso, mas nao estamos dispostos a entender.

Na cultura ocidental, cremos na possibilidade de alguém
ser muito culto — por exemplo, um cientista competente
que faz descobertas e avancos para a ciéncia — e, ao
mesmo tempo, ser, e ter o direito de ser, mesquinho,
egoista, ardiloso, futil, ingénuo e distraido. Tomamos como
fato consumado o mito do “professor distraido”. No entanto,
essa é a sua existéncia. E cremos que seu conhecimento
nao depende de sua existéncia. Valorizamos muito o nivel
de seu conhecimento, porém nao ligamos para o nivel de
sua existéncia e nao nos envergonhamos do baixo nivel de
nossa propria existéncia. O conceito nos é estranho, e nao
conseguimos entender que o conhecimento de uma pessoa
depende do nivel de sua existéncia. Com efeito, em um
dado nivel de existéncia, nosso potencial para adquirir
conhecimento é fixo e limitado. Dentro dos limites de um
dado nivel, é impossivel alterar a qualidade do
conhecimento que podemos adquirir. S6 podemos aprender
a acumular mais e mais informacoes sobre a mesma coisa
basica. A Unica maneira de obter novos tipos de
conhecimento é mudando a natureza de nossa existéncia.

A caracteristica mais tipica do homem moderno é a
auséncia de unidade interior, além de uma completa falta
dos valores que mais gostamos de nos atribuir: uma
“consciéncia lucida”, o “livre-arbitrio”, um “eu invariavel” e
a “capacidade de ‘fazer’”. O aspecto dominante de nossa
existéncia, a caracteristica que explica essa deficiéncia e



tudo mais que falta em nés, € o sono. O homem
contemporaneo nasce, vive e morre adormecido. Que
conhecimento uma pessoa adormecida pode ter? A fim de
refletirmos sobre essa questao, considerando que o sono é a
caracteristica primaria de nossa existéncia, a primeira coisa
em gue precisamos pensar é como despertar, como mudar
nossa existéncia.

Manter o equilibrio entre o nosso conhecimento e a nossa
existéncia é ainda mais importante do que desenvolver o0s
dois de forma separada. Isso se aplica de modo particular
ao desenvolvimento independente do conhecimento, o qual
é totalmente indesejavel, embora seja esse
desenvolvimento unilateral que as pessoas costumam achar
atraente. Mas o0 conhecimento sem existéncia é tedrico,
abstrato e irrelevante para a vida. Desenvolver apenas a
linha de conhecimento cria alguém que conhece muito, mas
€ incapaz de fazer qualquer coisa, uma pessoa que nao
compreende o que conhece, que nao demonstra
reconhecimento e nao distingue um tipo de conhecimento
de outro. Por outro lado, alguém que sé se desenvolve ao
longo da linha da existéncia e desconsidera o conhecimento
possui a capacidade de fazer muita coisa, mas nao tem
ideia do que fazer ou da razao para fazé-lo. Essa pessoa
faria o que seus sentimentos subjetivos a levassem a fazer,
e isso poderia leva-la a grandes desvios e a cometer erros
graves. De qualquer modo, tanto o conhecimento quanto a
existéncia sofrem um impasse, e ambos param de se
desenvolver.



No intuito de compreender a natureza do conhecimento, a
natureza da existéncia e a relacao entre ambas, antes
precisamos conhecer sua relacao com a “compreensao”.
Conhecimento é uma coisa, compreensdo é outra. Mas as
pessoas costumam confundir esses dois conceitos e nao
captam de modo preciso a diferenca entre eles. O
conhecimento, por si e em si, nao confere compreensao, e o
mero fato de a pessoa aumentar seus conhecimentos nao
aumentara sua compreensao. A compreensao depende da
relacao entre conhecimento e existéncia. Ela é a média ou a
resultante entre conhecimento e existéncia. Conhecimento
e existéncia sempre devem se manter equilibrados, pois, se
um ficar muito a frente do outro, a compreensao, por sua
vez, ira se manter mais afastada de ambos. Ao mesmo
tempo, a relacao entre conhecimento e existéncia nao muda
meramente com o aumento do conhecimento. Muda apenas
quando a existéncia cresce com ele, de modo simultaneo.
Em outras palavras, a compreensao s aumenta se a
existéncia também se desenvolve.

De modo geral, as pessoas nao fazem diferenca entre
compreensao e conhecimento. Pensamos que
compreendemos melhor em funcao de um conhecimento
maior. Por isso acumulamos conhecimento, ou o que
imaginamos ser conhecimento, mas nao acumulamos
compreensao hem nos preocupamos com ela. Todavia,
muitos percebem que, em momentos diferentes da vida,
compreendemos determinada ideia, determinado
pensamento, de formas totalmente diferentes. Por vezes,
parece estranho no passado termos entendido mal uma



coisa que, com nossa postura atual, compreendemos muito
bem. Ao mesmo tempo, percebemos que, malgrado essa
mudanca em nossa compreensao, nhosso conhecimento
sobre o assunto em questao permanece o0 mesmo, ou se€ja,
sabiamos tanto sobre ele quanto sabemos hoje. O que,
portanto, justifica essa diferenca? E que nossa existéncia
mudou, e isso resultou inevitavelmente em uma mudanca
correspondente em nossa compreensao.

No contexto dos interesses praticos que constituem a vida
cotidiana, sabemos muito bem a diferenca entre mero
conhecimento e compreensao. Reconhecemos que saber e
saber como fazer sao duas coisas diferentes e que saber
como fazer nao é algo que o conhecimento isolado nos
traga. Mas, fora da esfera pratica, nao temos nocao precisa
do que pode significar “compreensao”. Geralmente, quando
nos damos conta de que nao compreendemos alguma coisa,
nossa primeira reacao é tentar encontrar um nome para
essa coisa. Assim gque encontramos um nome, dizemos que
a compreendemos, mas encontrar um nome nao significa
compreender. Infelizmente, volta e meia nos satisfazemos
com nomes. Consideramos a pessoa que conhece muitos
nomes, isto ¢, um monte de palavras, como alguém que
compreende muita coisa — exceto, mais uma vez, na esfera
da vida pratica, na qual a ignorancia fica aparente no
mesmo instante.

A diferenca entre conhecimento e compreensao fica
evidente quando percebemos que o conhecimento pode ser
a funcao de um centro, enquanto a compreensao é a funcao
de trés centros. E possivel que sé a parte pensante conheca



algo sobre determinado fendmeno, mas a compreensao
aparece somente quando sentimos seu aspecto emocional e
as sensacdes relacionadas com esse fenbmeno. Ninguém
pode dizer que compreende a ideia de mecanicidade
apenas por conhecé-la intelectualmente. A fim de
compreender de fato nossa mecanicidade, precisamos senti-
la com todo o nosso eu. Da forma como somos, quando nao
compreendemos nada, pensamos que compreendemos
tudo, ou que no minimo somos capazes de compreender
tudo. Entao, ao comecarmos a compreender, pensamos que
nao compreendemos nada. Isso porque o sabor da
compreensdo é tao desconhecido que parece uma falta de
compreensao.



ASSIM EM CIMA COMO EMBAIXO

Oconhecimento comeca pelo ensino dos cosmos.
Conhecemos as expressoes “macrocosmo” e
“microcosmo” basicamente como grande cosmo e pequeno
cosmo, grande mundo e pequeno mundo. O universo pode
ser considerado um grande cosmo, e 0o homem, um
pequeno cosmo, analogo ao maior. Isso traduz a ideia de
unidade e de semelhanca entre o mundo e o homem.

O ensinamento dos dois cosmos pode ser encontrado na
Cabala e em outros sistemas mais antigos, mas essa
doutrina é incompleta e inadequada para servir de base a
qualquer outra. Trata-se apenas de um fragmento saido de
outro ensinamento esotérico ainda mais pleno e antigo, o
gual descreve uma série de cosmos ou mundos incluidos um
dentro do outro. Cada cosmo é criado a imagem e
semelhanca do cosmo maior, o qual contém em si todos os
outros. “Assim em cima como embaixo”, de acordo com a
Tabua de Esmeralda de Hermes Trimegisto, é uma
expressao gque se refere aos cosmos. Mas é essencial saber
que o ensinamento completo sobre os cosmos nao fala
apenas de dois, mas de sete cosmos, incluidos uns dentro
dos outros — a partir do Absoluto, como o primeiro cosmo. A
ideia de dois cosmos analogos, acidentalmente preservados
de um ensinamento grandioso e completo, é tao incompleta



— 0 Microcosmo e o Macrocosmo estao distantes demais —,
gque é impossivel ver ou estabelecer qualquer analogia
direta entre o homem e o mundo.

No ensinamento dos cosmos, cada cosmo é um ser que
vive, respira, pensa, sente, nasce e morre. Todos 0s cosmos
resultam da acao das mesmas forcas e leis. Mas, embora as
mesmas leis pertencam a todas as partes, elas se
manifestam de maneira diferente nos diversos planos do
universo, ou seja, nos diversos niveis. E por isso que 0s
COSMOS Nao sao propriamente analogos um ao outro. Gragas
a Lei das Oitavas, nao ha analogia completa entre eles,
assim como nao hd analogia completa entre as diversas
notas da oitava.

Apenas trés cosmos, estudados em conjunto, sao similares
e analogos a quaisquer outros trés. Um Unico cosmo nao
pode fornecer uma imagem completa da manifestacao das
leis do universo. A maneira como as leis atuam em cada
plano, ou seja, em cada cosmo, é determinada por seus dois
cosmos adjacentes, acima e abaixo dele. Portanto, a fim de
conhecer determinado cosmo, é necessario conhecer seus
dois cosmos adjacentes, o maior, acima, e 0 menor, abaixo.
Juntos, esses dois determinam o cosmo gue ha entre eles.
Trés cosmos juntos dao uma imagem completa da
manifestacao das leis do universo.

A relacao entre um cosmo e outro é diferente da relacao
entre um mundo e outro no raio astrondmico da criacao. No
raio da criacao, consideramos 0os mundos de acordo com
sua relacao real mas de acordo com nosso ponto de vista: a
lua, a Terra, os planetas, o sol, a Via Lactea, e assim por



diante. Logo, a inter-relacao quantitativa dos mundos no
raio da criacao nao é constante. Em um caso, ou em um
dado nivel, € maior — por exemplo, a relacao entre a Via
Lactea e nosso sol. Em outro caso, em outro nivel, € menor
— como a relacao entre a Terra e a lua. Mas a relacao entre
0S COSMOS é sempre a mesma — Ou seja, cada cosmo se
relaciona com o cosmo adjacente acima dele, do zero ao
infinito.

O ensinamento sobre os cosmos tem relevancia imediata
para a ideia de expansao da consciéncia e do aumento da
capacidade para o conhecimento. Em nosso estado habitual,
temos consciéncia de nds mesmos em um cosmo e Vvemos
todos os outros cosmos segundo o ponto de vista desse
cosmo. Ao expandir nossa consciéncia e intensificar nossas
funcdes psiquicas, podemos entrar simultaneamente na
esfera de atividade de outros dois cosmos, um maior e
outro menor. Logo, a consciéncia nao se expande apenas
em uma direcao, isto €, rumo ao cosmo mais elevado, mas
também para baixo, na direcao do cosmo inferior. Pelo mero
ato de expansao da consciéncia rumo a um cosmo superior,
incluimos o nivel de um cosmo inferior.

Essa ultima ideia talvez explique expressdées como “O
caminho para cima é, ao mesmo tempo, o caminho para
baixo”. Isso significa que se, por exemplo, comecarmos a
sentir a vida dos planetas, ou se nossa consciéncia passar
para o nivel do mundo planetario, comecaremos, ao mesmo
tempo, a sentir a vida dos atomos, ou nossa consciéncia
passara simultaneamente para o nivel deles. Desse modo, a
expansao da consciéncia se da simultaneamente em duas



direcdes. E o conhecimento da maior e da menor exige uma
mudanca correspondente em nés mesmos.

Ao procurarmos paralelos e analogias entre os cosmos,
podemos considerar cada cosmo em trés relacdes — em sua
relacao consigo mesmo, em sua relacao com um cosmo
superior, ou maior, e em relacao com um cosmo inferior, ou
menor. Quando as leis de um cosmo se manifestam em
outro cosmo, o resultado é chamado de “milagre”. Nao é
nem uma violacao as leis nem uma excecao a elas. Trata-se
de um fenbmeno que ocorre segundo as leis de outro
cosmo. Como essas leis sao pouco familiares e, em ultima
analise, incompreensiveis para nds, Vvemos suas
manifestacdées como milagrosas. Ao mesmo tempo, a fim de
compreender as leis da relatividade, é util examinar o que
acontece em um cosmo como se olhdassemos de outro
Ccosmo, ou seja, sob a perspectiva das leis de outro cosmo.
Tudo que acontece em um dado cosmo assumira uma
aparéncia e uma importancia completamente diferentes sob
o ponto de vista de outro cosmo. Muitas coisas novas
aparecerao, muitas outras desaparecerao e, de modo geral,
tudo parecera diferente.

Apenas a ideia de varios cosmos pode proporcionar uma
base firme para as leis da relatividade, em que a verdadeira
ciéncia e a filosofia deveriam se basear. Com efeito, é
possivel dizer que ciéncia e filosofia, no verdadeiro sentido
dessas expressoes, comecam pela ideia dos cosmos.



NIVEIS DE DESENVOLVIMENTO

o estudo do conhecimento antigo, nosso primeiro
N passo deve ser aprender uma linguagem que nos
permitira determinar, de maneira imediata e precisa, aquilo
de que estamos falando, sob que perspectiva e com relacao
a qué. Essa linguagem nao contém quase nenhuma
terminologia nova, mas nos permite construir nNoOsso
discurso segundo um novo principio — o principio da
relatividade. Ela introduz o elemento da relatividade em
todos os conceitos, exatamente o que falta na linguagem
cotidiana. Apds dominarmos essa linguagem, poderemos
receber muitos conhecimentos e informacdes que nao
podem ser transmitidos pela linguagem comum, apesar de
toda sua terminologia cientifica e filoséfica.

A caracteristica principal dessa nova linguagem é que
todos os conceitos sao definidos de acordo com uma unica
ideia — a ideia de evolucdo. Naturalmente nao se trata de
uma evolucao mecanica, pois nao existe tal coisa, mas da
evolucao consciente e deliberada, a Unica possivel. Tudo no
universo, de sistemas solares até o homem e do homem até
o atomo, ou se ergue ou cai, evolui ou se degenera, se
desenvolve ou se deteriora. Embora a degeneracao se dé de
modo mecanico, a evolucao e a mudanca para um nivel
superior nao podem ser mecanicas. Mesmo a ajuda do



exterior s6 pode ser recebida caso ela seja valorizada e
aceita. Nada evolui mecanicamente, e 0o que nao pode
evoluir de forma consciente tem de se degenerar.

A nova linguagem faz com que cada objeto seja
considerado com base em seu potencial de evolucao,
inclusive com base em seu lugar na escala evolutiva. Logo,
muitos de nossos conceitos mais comuns sao divididos de
acordo com as etapas de sua evolucao. Como exemplo,
vamos analisar outra vez a ideia de homem. Nessa nova
linguagem, no lugar de uma uUnica palavra “homem” ha sete
designacdes: de homem nUdmero um até homem ndmero
sete.

O homem nUmero sete é a pessoa que atingiu o maior
desenvolvimento possivel ao ser humano e que possui todos
os atributos que alguém pode ter, isto &, consciéncia, um
“eu” permanente e imutavel, imortalidade e muitas outras
propriedades que estao além de nosso alcance, mas as
guais, em nossa cegueira e ignorancia, atribuimos a nds
mesmos. O homem numero seis fica bem préximo do
homem ndmero sete e difere deste apenas porque algumas
de suas propriedades ainda nao se tornaram permanentes.
O homem numero cinco, o qual também é praticamente
inatingivel para nés, é a pessoa que alcancou a unidade. O
homem numero quatro, por sua vez, representa um estagio
intermediario, que analisaremos mais adiante.

O homem numero um, o nimero dois € o numero trés
referem-se a todos o0s que constituem a humanidade
mecanica, ou seja, toda a humanidade que conhecemos e a
qgual pertencemos. Cada pessoa nasce como numero um,



dois ou trés, e todas ficam no mesmo nivel de
desenvolvimento. O homem numero um é alguém cujo
centro de gravidade da vida psiquica localiza-se no centro
do movimento. Essa é a pessoa do corpo fisico, cujas
funcdes motoras e instintivas suplantam de modo constante
as funcdes emocionais e intelectuais, cuja vida se
caracteriza por temas primarios originados na sensacao
fisica. O homem numero dois € uma pessoa cujo centro de
gravidade da vida psiquica esta no centro dos sentimentos,
cujas funcdes emocionais superam todas as outras — a
pessoa emotiva, sentimental. Sua vida caracteriza-se por
temas primarios originados no centro dos sentimentos e,
por isso, as pessoas e as coisas sao definidas pelo gostar ou
nao delas, por serem agradaveis ou desagradaveis, amadas
ou odiadas. O homem numero trés é uma pessoa cujo
centro de gravidade esta no centro do pensamento, cujas
funcdes intelectuais tém preferéncia sobre as funcoes
motoras, instintivas e emocionais. Sua vida caracteriza-se
por temas primarios que tém origem na teoria, e tudo que
ele faz precisa ser logicamente correto.

Portanto, ninguém nasce como homem numero quatro.
Tendo nascido no nivel das trés primeiras categorias, a
pessoa s atinge esse nivel elevado como resultado de
esforcos de natureza bem definida. O homem numero
quatro nao pode se desenvolver como fruto de influéncias
comuns, acidentais, por exemplo formacao ou educacao. Ele
é sempre o produto do trabalho em uma “escola”, da qual
falaremos mais adiante. Essa pessoa ja esta em um nivel
diferente daquele dos homens de nimero um, dois e trés.



Ele tem um centro de gravidade invariavel formado por suas
ideias, sua avaliacao do trabalho com a consciéncia e sua
relacao com a escola. Além disso, seus centros psiquicos ja
comecaram a se equilibrar, de modo que um centro nao
predomina sobre os demais; eles trabalham por uma meta
comum. O homem ndmero quatro comeca a se conhecer e a
saber aonde esta indo.

O homem numero cinco atingiu a unidade. Sua formacao
se cristalizou, e ele nao é mais mutavel como os homens
um, dois e trés. Mas é preciso dizer que o homem numero
cinco pode ser o resultado de um trabalho correto ou o
resultado de um trabalho errado. Uma pessoa pode se
tornar ndmero cinco a partir do nimero quatro ou sem ter
sido um homem numero quatro. Nessa ultima hipotese, ele
nao pode se desenvolver mais, nao pode se tornar um
ndmero seis ou sete.

A divisao da humanidade em sete categorias proporciona
o primeiro conceito da relatividade aplicada a humanidade e
fornece uma base para entendermos todas as
manifestacdes internas e externas do homem, tudo que
pertence a ele e é criado por ele. Podemos falar agora, por
exemplo, do conhecimento nUmero um, ou seja, O
conhecimento do homem nUdmero um, que se baseia na
imitacao ou no instinto, aprendido por memorizacao,
enfiado ou injetado em uma pessoa. O verdadeiro homem
nimero um aprende tudo como um papagaio ou um
macaco. Por sua vez, o conhecimento do homem numero
dois consiste apenas no que ele gosta. Aquilo de que ele
nao gosta permanece além de seu conhecimento. Nada lhe



interessa se nao for agradavel ou, caso ele seja doentio, sé
conhecera aquilo pelo que tem aversao, o que acha
repulsivo ou aterrorizante ou que lhe dd medo e asco. Ja o
conhecimento do homem nuUmero trés baseia-se em um
pensamento subjetivamente ldgico, baseia-se em palavras e
na compreensao literal. Esse é o conhecimento dos ratos de
biblioteca e dos académicos. Os homens nUmero trés, por
exemplo, foram os que contaram quantas vezes cada letra
do alfabeto arabe apareceram no Alcorao de Maomé e
usaram esses dados como base para toda uma
interpretacao das escrituras.

O conhecimento do homem ndmero quatro é de um tipo
bem diferente, sem se distorcer pelo predominio de um
centro. E o conhecimento que vem do homem nidmero
cinco, o qual ja o recebeu do homem numero seis, que, por
sua vez, o0 recebeu do homem numero sete. Desse
conhecimento, naturalmente, o homem ndmero quatro sé é
capaz de assimilar o que consegue dominar com sua
capacidade limitada. Entretanto, em comparacao com os
homens nimero um, dois e trés, fez grandes progressos
para libertar seu conhecimento da subjetividade anterior e
avancar no caminho que conduz ao conhecimento objetivo.

O conhecimento do homem numero cinco é integro e
indivisivel. Essa pessoa possui um unico “eu”, bem como o
conhecimento que isso acarreta. Nao é mais possivel para
nenhum dos “eus” conhecer algo inacessivel aos demais. O
que ele conhece, todo ele conhece — um conhecimento que
se aproxima mais do conhecimento objetivo. O
conhecimento do homem numero seis é tudo que um ser



humano é capaz de saber, embora permaneca em uma
esfera um tanto quanto tedrica e ainda possa se perder. O
conhecimento do homem nUumero sete é dele por completo
e nao pode ser subtraido. Esse é o conhecimento objetivo e
plenamente pratico de Tudo, do Todo.

Exatamente a mesma coisa acontece com a existéncia.
Existe a existéncia do homem numero um, isto é, a
existéncia de alguém que vive segundo o instinto e a
sensacao; a existéncia do homem numero dois, de uma
pessoa sentimental ou emocional; e a existéncia do homem
numero trés, da pessoa racional ou tedrica. Com base nisso,
fica bem evidente por que conhecimento e existéncia sao
inextricavelmente entremeados. E por causa das limitacdes
inerentes a sua existéncia que os homens nimero um, dois
e trés nunca conseguem adquirir o conhecimento acessivel
aos homens numero quatro, cinco e superiores. Essas
pessoas s6 conseguem compreender as coisas a sua propria
maneira e reduzem quaisquer ideias a seu proprio nivel.

Absolutamente tudo que se relaciona com o homem pode
ser dividido de acordo com essas sete categorias. Portanto,
podemos falar da arte do homem nuUmero um, que é
imitativa, uma cépia, ou primitiva e sensorial. Existe a arte
nimero dois, enjoativa e sentimental, e a arte numero trés,
mais cerebral. E deve haver a arte nimero quatro, a nimero
cinco, e assim por diante. Do mesmo modo, existe a religiao
do homem ndmero um, a do homem numero dois e a do
homem numero trés. Todas as religidbes e denominacoes
religiosas do mundo pertencem a uma dessas trés
categorias, as Unicas que conhecemos.



CAMINHOS ESPIRITUAIS

ertos ensinamentos comparam o homem a uma casa
Ccom quatro cémodos. Vivemos apenas em um dos
cdOmodos, o menor e mais despojado deles, e, a menos que
alguém nos diga algo a respeito, nunca suspeitaremos que
ha outros trés comodos, repletos de tesouros. Assim que a
pessoa fica sabendo disso, comeca a procurar as chaves
desses coOmodos, em especial a do quarto cébmodo, o mais
importante. Ao descobrir como entrar ali, torna-se, na
verdade, o senhor de sua casa, pois s6 entao ela lhe
pertencera plenamente, para sempre. O quarto cémodo
confere imortalidade ao homem, e todos os ensinamentos
religiosos procuram mostrar o caminho que leva até esse
quarto.

Sao muitos os caminhos, alguns mais curtos, outros mais
longos, mais dificeis ou mais faceis, mas todos, sem
excecao, conduzem ou se propdem a conduzir por uma
direcao, a que leva a imortalidade. Os caminhos conhecidos
e aceitos pela maioria podem ser divididos em trés
categorias:

1. O caminho do faquir
2. O caminho do monge
3. O caminho do yogue



O caminho do faquir € o caminho da luta com o corpo
fisico, do trabalho focado no primeiro cémodo. Esse
caminho é longo e dificil, sem garantias de sucesso. O faquir
esforca-se para desenvolver o poder sobre o corpo, sobre a
vontade fisica, atormentando ou até torturando seu corpo.
Esse caminho consiste em desafios fisicos quase
insuperaveis. O faquir permanece imoével, sentado na
mesma posicao durante horas, dias, meses ou anos; ou se
senta com os bracos estendidos sobre uma rocha ao sol, sob
chuva ou neve; ou se tortura com fogo, ou sofre dores
extremas. Se nao ficar doente ou morrer antes de
desenvolver o que podemos chamar de vontade fisica, essa
pessoa podera atingir o quarto cémodo, ou o potencial para
formar o quarto corpo. Mas suas funcdes — emocional,
intelectual e outras — nao se desenvolverao. Essa pessoa
tera adquirido a vontade, mas nao podera usa-la para
adquirir conhecimentos ou buscar a autoperfeicao. De
qualgquer maneira, estara velha demais para dar inicio a
esse novo trabalho.

O segundo caminho é o do monge, um caminho de fé, de
sentimento religioso e de sacrificio. Apenas uma pessoa
com forte emocao religiosa e forte imaginacao religiosa
pode tornar-se um “monge” no sentido verdadeiro da
palavra. Esse caminho também é muito longo e dificil. O
monge passa anos, até décadas, em conflito intimo, mas
todo o seu trabalho concentra-se no segundo comodo, ou
seja, nos sentimentos. Ao submeter todas as outras
emocoes a uma Unica emocao, isto é, a fé, ele desenvolve a



unidade interna em seu intimo, o controle ou a vontade
sobre as emocdes. Desse modo, chega ao quarto comodo,
mas seu corpo fisico e suas funcdes intelectuais se
manterao sem desenvolvimento. Para poder usar a vontade
desenvolvida, precisara desenvolver seu corpo e a
capacidade de pensar, 0 que s6 podera ocorrer mediante
novos sacrificios, obstaculos e rendncias. Com efeito, o
monge precisa tornar-se tanto um yogue quanto um faquir.
Poucos sao capazes de compreender isso e, menos ainda,
capazes de levar a tarefa a cabo. A maioria ou morre antes
de chegar a esse ponto, ou torna-se monge apenas na
aparéncia externa.

O terceiro caminho é o do yogue, o caminho do
conhecimento, o caminho da mente. Esse caminho trata
principalmente do terceiro cbmodo, na tentativa de chegar
ao quarto cobmodo por meio do conhecimento. O yogue
procura chegar ao quarto comodo desenvolvendo a mente,
mas Sseu Ccorpo e suas emocdes permanecem sem Sse
desenvolver e, como os que trilham o caminho do faquir e o
do monge, 0 yogue nao consegue usar o que obteve. Ele
conhece tudo, mas nao pode fazer nada. A fim de adquirir a
capacidade de agir, antes deve obter o dominio sobre seu
corpo e suas emocoes, trabalhando e obtendo resultados
por meio de esforcos prolongados. Nesse caso, contudo,
pelo menos ele tem a vantagem de compreender sua
posicao, de saber o que é necessario, o que precisa ser feito
e a direcao a seguir. Mas no caminho do yogue, assim como
0S que seguem o caminho do faquir e o do monge, poucos
adquirem o conhecimento necessario para saber aonde



estao indo. A maioria dos seguidores s tem sucesso em
uma dessas conquistas e nao passa dali.

Os caminhos também diferem porque cada um implica um
relacionamento diferente entre o seguidor e seu professor,
ou lider. O seguidor do caminho do faquir nao tem um
professor no sentido préprio da palavra. Nesse caso, o
professor nao ensina, apenas serve de exemplo a ser
imitado pelo seqguidor. Ja no caminho do monge, o seguidor
tem um professor, e parte de seu dever e trabalho consiste
na fé e na submissao absolutas a esse professor, em
obediéncia. Mas a esséncia desse caminho é a fé em Deus,
o amor a Deus, o anseio permanente de obedecer e de
servir a Deus, embora possa haver muito de subjetivo e de
contraditério na compreensao do seguidor sobre a ideia de
“Deus” e de “servico a Deus”. No caminho do yogue, por
sua vez, 0 seguidor nao pode e nao deve fazer nada sem
um professor. No comeco, ele combina simultaneamente a
imitacao que o faquir faz de seu professor com a fé do
monge em seu professor. Em sequida, o seguidor do
caminho do yogue precisa tornar-se seu préprio professor.
Ele aprende os métodos do professor, internaliza-os e mais
tarde aplica-os a si mesmo.

Todos esses caminhos, o do faquir, o do monge e o do
yogue, tém uma coisa em comum: todos comecam pela
etapa mais dificil — a rendncia a todas as coisas mundanas
e uma mudanca completa na vida do seguidor. O seguidor
precisa abdicar de seu lar e de sua familia, caso a tenha,
precisa renunciar a todos os prazeres, apegos e deveres da
vida e ir para o deserto, para um mosteiro ou a um ashram.



Desde o primeiro dia, como primeira etapa do caminho, ele
precisa morrer para o mundo. S6 entao podera esperar
chegar a alguma coisa em um desses caminhos.

A fim de captar a esséncia desse ensinamento,
precisamos compreender que seguir um dos caminhos é o
unico método possivel para desenvolver o potencial oculto
do homem. Isso, por sua vez, mostra como é dificil e raro
esse tipo de desenvolvimento. No que diz respeito a
humanidade, a lei geral exige uma existéncia que nunca se
desvia das influéncias mecanicas, da existéncia do
“homem-maquina”. Mas 0 desenvolvimento das
possibilidades ocultas da humanidade é um caminho contra
a lei geral, contra Deus. Por isso 0os caminhos sao tao
dificeis e exclusivos. No entanto, embora sejam estreitos e
retos, sao o Unico modo de se chegar a qualquer coisa. Do
ponto de vista da vida cotidiana, em especial da vida
moderna, os caminhos parecem fendmenos insignificantes,
gquase imperceptiveis, 0s quais nao precisam sequer existir.
Mas esses fendmenos insignificantes representam tudo o
que a humanidade tem a seu dispor para o
desenvolvimento do potencial oculto do homem. Esses
caminhos sao contrarios a vida cotidiana. Baseiam-se em
outros principios e sujeitam-se a outras leis, e essa é a
esséncia de seu poder e importancia. Em uma vida humana
comum, mesmo que repleta de interesses cientificos,
filosoficos, religiosos ou sociais, nao ha nada e ndo pode
haver nada capaz de proporcionar as possibilidades de
desenvolvimento contidas nos caminhos. Os caminhos
levam, ou melhor, deveriam levar, a imortalidade, enquanto



a vida humana comum, mesmo em seu melhor momento,
sé pode conduzir a morte. A ideia representada pelos
caminhos nao pode ser compreendida a menos que
aceitemos gue, sem sua ajuda, nao é possivel haver uma
evolucao do homem.

Tendo em vista o estado atual de nossa vida cultural
normal, uma pessoa inteligente que busque conhecimento
ndo tem esperanca alguma de atingir essa meta. E que, no
mundo em que vivemos, nao ha nada parecido com escolas
para faquires ou para yogues, e as religides ocidentais
degeneraram-se a tal ponto que nao hd nada vivo nelas.
Alternativas como movimentos ocultistas e experimentos
espiritualistas ingénuos nao irao nos levar a parte alguma. E
a situacao seria mesmo desesperadora, nao fosse pela
existéncia de um quarto método, o qual chamaremos de
“Quarto Caminho”.

O Quarto Caminho nao exige abrir mao de todas as coisas
mundanas, mas inicia-se em um ponto muito mais
avancado da estrada do que o caminho do yogue. Isso
significa que, antes de comecar a seguir o Quarto Caminho,
o sequidor ja deve estar preparado, isto é, deve ter se
submetido a uma preparacao séria da vida cotidiana que
envolve muitas facetas diferentes. Para isso, ele deve viver
em condicdes que levem ao trabalho no Quarto Caminho ou
gue, no minimo, nao o impossibilitem. Deve entender que
ha condicbes, internas e externas, que podem criar
barreiras intransponiveis para o Quarto Caminho. Além
disso, diferentemente dos caminhos do faquir, do monge e



do yogue, o Quarto Caminho nao tem forma definida e
deve, antes de qualquer coisa, ser encontrado.

Ao mesmo tempo, comecar a trilhar o Quarto Caminho é
mais facil do que comecar a percorrer um dos outros trés
caminhos. E possivel trabalhar e seguir esse caminho sem
abrir mao das condicbées normais da vida. A pessoa pode
manter seu emprego e seus relacionamentos e nao precisa
renunciar a nada. Pelo contrario, no Quarto Caminho a
situacao de vida na qual um seguidor se encontra, ou no
qual, por assim dizer, o trabalho o encontra, € a melhor
situacdo possivel para ele, pelo menos no comeco, pois é
sua situacdo natural. E, em um dado sentido, a prdpria
pessoa, pois nossa situacao na vida nos torna o que somos.
Qualquer situacao diferente da criada pela vida seria
artificial para nds, e o trabalho nao tocaria todas as facetas
de nossa existéncia ao mesmo tempo. Nas condicoes
naturais da vida, o Quarto Caminho afeta simultaneamente
todas as facetas da existéncia humana. Ele trabalha nos
trés cbmodos ao mesmo tempo.

O Quarto Caminho difere dos outros caminhos porque a
principal exigéncia feita ao seguidor é a compreensao. Nao
devemos fazer nada que nao compreendamos, exceto,
talvez, um experimento sob a supervisao e a direcao de
nosso lider. Quanto mais a pessoa compreende o0 que esta
fazendo, maiores sao os resultados de seus esforcos. Esse é
um dos principios fundamentais do Quarto Caminho. Os
resultados do trabalho dependem do grau com que os
esforcos sao realizados com propdsito e lucidez. Nao é
preciso “fé”; qualquer fé é contraria ao Quarto Caminho. O



seguidor deve se satisfazer com a verdade do que Ihe dizem
antes de poder fazer qualquer coisa. O método do Quarto
Caminho consiste em fazer uma coisa em um cémodo e, ao
mesmo tempo, fazer algo correspondente nos outros dois
cdOmodos — ou seja, enquanto trabalha o corpo fisico, a
pessoa trabalha simultaneamente as emocdes e a mente;
enquanto trabalha a mente, trabalha o corpo e as emocoes;
e enquanto trabalha as emocoes, também trabalha a mente
e 0 corpo. Isso pode ser feito porque os seguidores do
Quarto Caminho aplicam certo tipo de conhecimento nao
disponivel aos que seguem os caminhos do faquir, do
monge ou do yogue, um conhecimento que permite o
trabalho em trés direcbes ao mesmo tempo. Além disso, no
Quarto Caminho o trabalho de cada seguidor pode ser
individualizado, a fim de que ele faca o que é necessario
para ele, e apenas aquilo. Isso é possivel porque o Quarto
Caminho, livre de formas definidas, dispensa muitas das
praticas supérfluas ou meramente tradicionais dos outros
caminhos. Um seguidor que atinge determinada vontade
pode aplica-la porque adquiriu controle sobre sua mente,
seu corpo e suas emocodes. Ele também economizou um
bom tempo por trabalhar ao mesmo tempo as trés facetas
de sua existéncia em paralelo.

As vezes, o Quarto Caminho é chamado de caminho do
homem ousado, astuto. O “homem ousado” conhece certo
segredo que o faquir, 0 monge e o yogue nao conhecem.
Nao se sabe como ele descobriu esse segredo. Talvez ele o
tenha encontrado em algum livro antigo, talvez o tenha
herdado, adquirido ou furtado de alguém. Nao importa. O



“homem ousado” conhece o segredo e, com sua ajuda,
ultrapassa o faquir, 0 monge e o yogue. O faquir passa um
més inteiro de tortura intensa no intuito de produzir a
energia de que necessita, € 0 monge passa uma semana
jejuando, orando e sofrendo privacdes. O yogue, que
conhece bem mais do que os outros dois, leva menos
tempo. Ele sabe o que quer, por que precisa dessa coisa e
onde pode obté-la. Ele sabe, por exemplo, que é necessario
produzir em seu interior determinada substancia e que ela
pode ser produzida em um dia por meio de certos exercicios
mentais ou da concentracao da consciéncia. Assim, focaliza
sua atencao nesses exercicios durante um dia inteiro sem
se permitir um Unico pensamento que nao esteja
relacionado a eles e consegue aquilo de que precisa. Desse
modo, 0 yogue consegue em um dia o que levaria uma
semana para o0 monge e um més para o faquir conseguirem.

Porém, no Quarto Caminho, o conhecimento é ainda mais
preciso e perfeito. A pessoa que segue o Quarto Caminho
sabe exatamente de que substancias precisa para atingir
sua meta, bem como quais sao os diversos métodos para
produzi-las. E ele sabe que, com o conhecimento certo, as
mesmas substancias podem ser introduzidas no corpo a
partir do exterior. Em vez de passar um dia inteiro em
exercicios como o yogue, uma semana orando como o
monge ou um més em autotorturas como o faquir, ele
apenas prepara e ingere todas as substancias necessarias e,
desse modo, como se estivesse tomando um comprimido,
obtém os resultados desejados sem perder tempo.



Vv

]
A META DA RELIGIAO



UM NUCLEO CONSCIENTE

o considerar a conexao ordenada de tudo que ha no
Auniverso, precisamos entender que nada é acidental ou
desnecessario na natureza. Tudo tem uma funcao
especifica, tudo serve a um propédsito especifico. A vida
organica € um vinculo indispensavel na cadeia dos mundos,
0S quais nao podem existir sem ela, assim como a vida
organica nao pode existir sem eles. A vida organica
transmite diversos tipos de influéncias planetarias a Terra e
serve de alimento para a lua, ajudando-a a crescer. Mas a
Terra também estéa em crescimento, nao em tamanho, mas
por estar adquirindo uma consciéncia maior, uma
receptividade maior. As influéncias planetarias que eram
suficientes em um estagio de sua existéncia acabaram
tornando-se inadequadas. Quando a Terra comeca a exigir
influéncias mais finas, precisa de um aparato receptor mais
sutil e sensivel. A vida organica, portanto, precisa evoluir e
adaptar-se, a fim de atender as necessidades da Terra e dos
outros planetas. Isso também acontece com a lua. Por
algum tempo, ela conseguira se satisfazer com a qualidade
do sustento recebido da vida organica, mas chegara um
momento em que essa alimentacao sera insuficiente, e a
lua comecard a passar fome. Se a vida organica nao
conseqguir satisfazer as necessidades da lua, nao estara



cumprindo seu papel. Logo, no intuito de servir a seu
propdsito, a vida organica precisara evoluir até o nivel
exigido pelas necessidades dos planetas, da Terra e da lua.

Precisamos nos lembrar de que o raio da criacao, que vai
do Absoluto até a lua, € como um galho de &rvore que
cresce. A ponta desse galho, da qual brotam novos ramos, é
a lua. Se a lua nao cresce, todo o raio da criacao para de
crescer ou é forcado a encontrar outro caminho de
desenvolvimento, talvez com a producao de outro galho.
Como o crescimento da lua depende da vida organica da
Terra, o raio da criacao também depende dela. Se a vida
organica desaparecesse ou morresse, entao todo o galho,
ou a parte que fica além da vida organica, murcharia
imediatamente. Isso também aconteceria, embora de modo
mais lento, se a vida organica tivesse seu desenvolvimento
prejudicado, se parasse de evoluir ou se, de modo geral,
deixasse de cumprir seu papel. Devemos nos lembrar disso.
No raio da criacao, o segmento “Terra-lua” tem exatamente
0 mesmo potencial de desenvolvimento de cada um dos
galhos, mas esse crescimento nao é garantido. Depende do
funcionamento harmonioso e correto de sua prépria
estrutura organica. Se uma parte para de se desenvolver,
entao tudo para.

Tudo o que pode ser dito sobre o raio da criacao em geral
ou sobre o segmento especifico “Terra-lua” é igualmente
valido no que diz respeito a vida organica da Terra. A vida
organica terrestre também é uma estrutura complexa, cujas
partes sao mutuamente interdependentes, e seu
crescimento geral também sé serd possivel se a “ponta do



galho” crescer. H& algumas partes em evolucao e outras
gque servem de sustento a elas. Nas partes em evolucao, ha
células evoluindo e outras que servem para sustenta-las. E,
em cada célula em evolucao, ha partes que evoluem e
outras que |lhe servem de sustento. Mas sempre, e em tudo,
é preciso lembrar que a evolucao nunca é garantida. Trata-
se apenas de um potencial, que pode parar em qualquer
lugar e a qualguer momento.

A parte da vida organica que evolui € a humanidade. A
humanidade também tem um componente evolutivo,
embora, por enquanto, consideremos a humanidade como
um todo. Se a humanidade nao evolui, entdao a vida
organica para de evoluir, e isso, por sua vez, fara com que o
raio da criacao pare de crescer. Assim gque a humanidade
parar de evoluir, deixara de cumprir a funcao para a qual foi
criada; tornar-se-a inutil e podera até ser destruida. Logo, o
fim da evolucao pode significar o fim da vida humana.

Nao ha sinais externos que indiguem o periodo da
evolucao planetaria em que estamos ou se os requisitos da
lua e da Terra estdao sendo atendidos pela vida organica.
Nao temos como saber qual o estdgio de evolucao da
humanidade, mas devemos nos lembrar de que o numero
de possibilidades é limitado. Entretanto, ao examinar a vida
humana segundo uma perspectiva historica, muitos
concordam que a raca humana estd andando em circulos.
Em um século destruimos tudo o que criamos no outro e,
qualquer que tenha sido o progresso tecnoldgico
conquistado em tempos atuais, ele se deu a custa de muitas
outras coisas que talvez fossem bem mais importantes.



Falando de modo geral, temos todas as razbes para
acreditar que a humanidade chegou a um impasse em seu
desenvolvimento, a partir do qual hd um caminho reto que
leva a degeneracao e a queda. O impasse se da quando o
aparecimento de qualquer coisa € contrabalancado
imediatamente por seu oposto, por exemplo quando a
libertacao de uma situacao provoca a servidao de outra.

Se nos lembrarmos da Lei das Oitavas, veremos que um
processo continuado nao pode ser redirecionado em um
momento qualquer. Ele s6 pode ser alterado e posto em um
novo caminho em determinadas “encruzilhadas”, que
chamamos de “intervalos”. Entre um intervalo e outro, ele
nao pode ser alterado. Ao mesmo tempo, se um processo
passa por um intervalo e nada acontece, se nao ha
mudanca, entao, a partir desse ponto, nada mais podera ser
feito. O processo ira continuar como era, desenvolvendo-se
segundo leis mecanicas. Mesmo que as pessoas prevejam
qgque ele levard inevitavelmente a destruicao, nao poderao
fazer nada. Mais uma vez, a possibilidade de mudanca sé
existe nos pontos chamados “intervalos”.

Muitas pessoas consideram que a humanidade nao esta
evoluindo como deveria e inventam diversas teorias, as
quais, em sua opiniao, deveriam transformar por completo a
vida humana. Uma pessoa inventa uma teoria, na mesma
hora outra inventa uma teoria que a contradiz, e ambas
esperam que todos acreditem nelas. Embora a vida siga seu
préprio curso naturalmente, continuamos a acreditar em
teorias, sempre imaginando que temos forcas para realizar
mudancas. Todas essas teorias, é evidente, sao fantasticas,



sobretudo porque ignoram o papel subordinado da
humanidade e da vida organica no processo cOsmico.
Teorias intelectuais posicionam o homem no centro de tudo:
tudo existe para nés — o sol, as estrelas, a lua, a Terra.
Essas teorias ignoram por completo a insignificancia do
homem — nossa trivialidade, nossa existéncia transiente.
Elas afirmam que, se uma pessoa quiser, ela tem o poder de
mudar toda a sua vida, que a condicao humana pode ser
mudada a vontade. A crenca em todas essas teorias € no
poder imaginario de realizar mudancas é que mantém a
humanidade em seu estado atual. Além disso, a maioria dos
ideais para o bem comum e a igualdade universal nao sé
nao poderiam jamais ser realizados, como poderiam até
causar um desastre se o fossem. Na natureza, tudo tem seu
propdsito, inclusive condicbes como desigualdade social e
sofrimento humano. A eliminacao das desigualdades destrdi
a possibilidade de evolucao. A abolicao do sofrimento
acabaria com diversas percepcdes pelas quais o0 homem
existe e impediria o “choque”, a Unica coisa que pode
mudar a situacao.

O processo de evolucao da humanidade é totalmente
analogo ao processo de evolucao de cada individuo. E
comeca do mesmo modo: um certo grupo de elementos vai
se tornando cada vez mais consciente. Esse grupo atrai
certos elementos, subordina outros e, lentamente, faz com
que todo o organismo atenda as suas metas, em vez de
apenas comer, beber e dormir. Isso é evolucao, o unico tipo
possivel. Na humanidade como um todo, bem como em
cada individuo, tudo comeca com a formacao de um nucleo



consciente. Todas as forcas mecanicas da vida trabalham
para impedir isso, assim como nossos préprios habitos
mecanicos e nossas fraquezas trabalham no intuito de nos
impedir de nos lembrarmos de nés mesmos.



CIRCULOS INTERNOS
DA HUMANIDADE

o desenvolvimento da humanidade, ha dois processos
diferentes, o0s quais podem ser chamados de
“involutivo” e “evolutivo”. Um processo involutivo comeca
de modo consciente no Absoluto, mas, ao chegar a etapa
seguinte, j& se tornou mecanico e, a medida que se
desenvolve, fica cada vez mais mecanico. Um processo
evolutivo, por sua vez, comeca de forma semiconsciente e
vai se tornando cada vez mais consciente a medida que se
desenvolve. E importante estabelecer quando a evolucédo
comeca e se ela tem prosseguimento. Considerando a
analogia entre humanidade e individuo, deveriamos ser
capazes de perceber se a humanidade esta evoluindo.
Podemos dizer, por exemplo, que a vida humana é
governada por um grupo de pessoas conscientes? Bem, e
onde elas estao? Quem sao? O que vemos é exatamente o
oposto, que a vida humana é, na verdade, governada por
aqueles que sao menos conscientes. Podemos dizer que os
principais elementos da vida humana sao os melhores?
Nada disso. Encontramos por toda parte a vulgaridade e a
estupidez. Podemos dizer que a vida humana ruma para a
unidade e a harmonia? Obviamente nao. Tudo o que vemos



sao novas divisbes, novas animosidades, novos mal-
entendidos. Portanto, ao analisar o estado atual da
humanidade, nada sugere que estejamos evoluindo. Se
compararmos a humanidade a um unico individuo, veremos
gque a personalidade esta se desenvolvendo a custa da
esséncia. O que é artificial, irreal e ndo é nosso cresce a
custa do que é natural, real e nosso. Junte-se a isso o
correspondente crescimento do automatismo em uma
cultura que exige comportamentos automaticos. Sem
duvida, estamos perdendo a capacidade de independéncia
gue ja tivemos, tornando-nos autématos, engrenagens em
uma maquina. Nao ha meio de dizer como isso vai acabar e
onde esta a saida — ou se hd um fim e uma saida. Apenas
uma coisa é certa: a humanidade esta se tornando mais
escravizada a cada dia que passa. No entanto, trata-se de
uma escravidao voluntdria; nao precisamos de correntes.
Estamos gostando de nossa escravidao, até com orgulho
dela. E isso é o pior que pode acontecer com uma pessoa
que busca a libertacao interior.

Como vimos, a evolucao da humanidade s6 pode ocorrer
por meio da evolucao de certo grupo, o qual, por sua vez,
ira influenciar o resto da humanidade. Podemos dizer que
existe esse grupo? Talvez, com base em certos sinais;
mesmo que exista, porém, temos de admitir que esse grupo
€ bem pequeno e que, por isso, nao sera suficiente para
influenciar o resto da humanidade. Ou, sob outra
perspectiva, podemos dizer que, em seu estado atual, a
humanidade nao é capaz de aceitar a orientacao de um
grupo consciente. As pessoas adormecidas nao conseguem



identificar as que estao despertas. Nao podemos saber
guem sao ou quantas sao. A Unica maneira de descobrir é
nos tornarmos como elas, pois, como foi dito, ninguém
consegue enxergar acima do nivel de sua propria existéncia.
Digamos que, se houvesse duzentas pessoas conscientes
gue vissem a necessidade obrigatdria e legitima de mudar o
resto da vida na Terra, elas poderiam fazé-lo. Atualmente,
entretanto, ou essas pessoas sao pouco numerosas ou nao
querem fazé-lo. Ou talvez ainda nao tenha chegado o
momento, ou as outras pessoas estejam em um sono
profundo demais.

Isso nos leva a questdao do esoterismo. A vida da
humanidade é governada por influéncias de duas fontes
diferentes: primeiro, as influéncias planetarias, as quais
atuam de forma totalmente mecanica e sao recebidas tanto
pela humanidade em geral quanto pelos individuos, de
Mmaneira involuntaria e inconsciente; seqgundo, as influéncias
que provém de circulos internos da humanidade, de cuja
existéncia e importancia a grande maioria nao tem mais
consciéncia do que do fato de estar sob a influéncia dos
planetas. A humanidade a qual pertencemos, isto é, a
humanidade histérica e pré-histdérica conhecida como
civilizacao, constitui, na verdade, apenas o circulo externo
da humanidade, dentro do qual ha varios circulos internos
que podemos visualizar como concéntricos, um dentro do
outro.

O circulo mais interno, chamado de “esotérico”, consiste
de pessoas que atingiram o mais alto potencial de
desenvolvimento humano, ou seja, cada uma possui 0 mais



au n

elevado grau de individualidade, inclusive um “eu
indivisivel, todas as formas possiveis de consciéncia e de
conhecimento e uma vontade livre e independente. Para
elas, nao é possivel agir de maneira a contradizer seu
conhecimento ou ter conhecimentos que nao se expressem
em suas acdes. Ao mesmo tempo, nao lhes é possivel
discordar ou compreender a mesma coisa de formas
distintas. Portanto, tudo o que fazem estd totalmente
coordenado entre elas e serve a uma meta comum, sem
qualquer compulsao, pois baseia-se em uma compreensao
comum e idéntica.

O circulo interno seguinte é chamado de “mesotérico”, ou
circulo intermediario, o qual inclui pessoas que possuem
todas as qualidades do circulo esotérico, exceto por seu
conhecimento cdsmico, que é mais tedrico. Diferentemente
do circulo esotérico, essas pessoas conhecem e
compreendem muitas coisas que nao expressam em suas
acoes. Conhecem mais do que aquilo que podem fazer.
Contudo, sua compreensao é tao precisa, e portanto a
mesma, quanto a das pessoas do circulo esotérico. Entre
elas nao pode haver discérdia ou mal-entendidos. Cada uma
tem o mesmo conhecimento que as demais, e todas
compreendem as coisas do mesmo modo. Mas, como foi
dito, em comparacao com o circulo esotérico, seu
conhecimento é um pouco mais tedrico.

O terceiro circulo interno é chamado de “exotérico”, ou
circulo externo, pois se situa na periferia da parte interna da
humanidade. Embora seus membros possuam muito do que
0os circulos esotérico e mesotérico tenham atingido, seu



conhecimento césmico é mais filosofico, ou seja, mais
abstrato do que o do circulo mesotérico. O que o circulo
mesotérico calcula, o membro do circulo exotérico
contempla. Essas pessoas podem ter conhecimentos que
Nnao se expressam em suas acdes, mas nao é possivel terem
conhecimentos diferentes. O que uma compreende, todas
compreendem.

Em geral, na literatura que trata do esoterismo, a
humanidade se divide em dois circulos, o “exotérico” e o
“esotérico”, e o primeiro é equiparado com a vida humana
normal. Porém, o verdadeiro “circulo exotérico” ja é algo
que, do modo como estamos, situa-se bem longe e bem
acima de nds. Para o homem comum, esse circulo ja é
“esotérico”.

O “circulo externo” é o circulo da humanidade mecanica a
qual pertencemos, a Unica que conhecemos. Sua
caracteristica primaria é a falta de compreensao comum
entre seus membros. Cada um entende as coisas a sua
maneira, todos de forma diferente. Por isso, as vezes ele é
chamado de circulo da “confusao das linguas”, isto &, o
circulo no qual cada um fala sua prépria lingua, no qual
ninguém compreende e sequer tenta ser compreendido
pelos demais. A compreensao mutua é impossivel fora de
momentos excepcionais ou de questdes insignificantes e,
mesmo assim, apenas nos limites da existéncia especifica.
Se uma pessoa percebe essa falta generalizada de
compreensao e procura ser compreendida, isso significa que
ela tem a tendéncia inconsciente de participar do circulo
interno.



A possibilidade de compreensao depende de a pessoa
adentrar o verdadeiro circulo exotérico, onde a
compreensao comeca. Ao imaginarmos a humanidade na
forma de quatro circulos concéntricos, podemos imaginar
quatro portais na circunferéncia do terceiro circulo interno,
ou seja, do circulo exotérico, por meio dos quais as pessoas
do circulo mecanico externo podem entrar. Os quatro
portais correspondem aos quatro caminhos vistos
anteriormente: o caminho do faquir para o homem numero
um, o caminho do monge para o homem ndmero dois, o
caminho do yogue para o homem numero trés e o Quarto
Caminho para os que nhao podem seguir nenhum dos outros.
A diferenca fundamental entre os caminhos é que os trés
primeiros estao ligados a formas permanentes, as quais
existiram quase sem mudanca alguma por longos periodos
da histéria. Esses trés caminhos tradicionais sao caminhos
permanentes dentro dos limites de nosso periodo histérico,
com instituicbes baseadas na religiao. Ha dois ou trés mil
anos, havia outros caminhos, e o0s que existem hoje
estavam muito mais préximos uns dos outros. O Quarto
Caminho difere dos caminhos tradicionais antigos e dos
existentes porgque nunca foi fixo ou permanente. Ele nao
tem formas ou instituicbes especificas e aparece e
desaparece segundo suas préprias leis, as quais nao
compreendemos.

Pode haver escolas esotéricas em alguns paises do
Oriente, mas é dificil identifica-las, porque elas se parecem
com qualquer outro mosteiro ou templo comum.
Geralmente, os mosteiros tibetanos sao construidos na



forma de quatro patios concéntricos divididos por muros
altos. Os templos indianos, especialmente no sul, sao
construidos de acordo com o mesmo plano, mas na forma
de quadrados contidos uns dentro dos outros. Normalmente,
0S peregrinos tém acesso ao primeiro patio externo, assim
como, em ocasides excepcionais, 0s seguidores de outras
religides e os europeus. O segundo patio é restrito a
pessoas de determinada casta ou aos que tém uma
permissao especial. O terceiro patio é apenas para pessoas
associadas ao templo, e o quarto é exclusivo para bramanes
e sacerdotes. Esse tipo de estrutura, que, com peqguenas
variacdes, é encontrado por toda parte, permite que as
escolas esotéricas existam sem serem percebidas. Apenas
um entre dezenas de mosteiros €, na verdade, uma escola
esotérica. Mas como identifica-la? Se qualqguer um de nds
conseguisse entrar, teria acesso apenas ao primeiro patio.
Somente o0s alunos podem entrar no segundo patio, mas
nao saberiamos disso e nos diriam que o acesso é restrito a
uma casta especial. Quanto ao terceiro e ao quarto patio,
nem sequer saberiamos de sua existéncia. Poderiamos
viajar até qualquer templo que desejassemos e
encontrariamos a mesma ordem. E impossivel distinguir um
mosteiro ou templo esotérico de outro comum, a menos que
alguém nos diga qual é qual.



RELIGIAO IMPLICA “FAZER”

Areligiéo é um conceito relativo que depende da existéncia

de cada ser humano. A religiao de uma pessoa talvez nao
seja adequada a outra. Existe a religiao do homem numero
um, a qual consiste em ritos, em formas externas e na
pompa e no esplendor da cerimdnia, ou, pelo contrario, em
um carater triste, cruel e selvagem. Ha a religiao do homem
numero dois, que é de fé, amor, adoracao e inspiracao, em
geral transformada na perseguicao e na opressao dos
“infiéis” e “hereges”. Existe a religiao do homem numero
trés, um sistema de crencas intelectuais baseado em
deducao ldogica, reflexao e minuciosa interpretacao. As
religides dessas trés categorias sao as Unicas que
conhecemos. As religibes do homem numero quatro, do
ndmero cinco e superiores sao de natureza totalmente
diferente, e nao poderemos conhecé-las enquanto formos o
que somos. Podemos apenas aceitar que a religiao de uma
pessoa de um nivel de existéncia nao é adequada a uma
pessoa de outro nivel.

Tomando o cristianismo como exemplo, podemos
identificar as categorias de maneira mais especifica.
Podemos falar do cristianismo nUmero um, que é o
paganismo sob o disfarce do cristianismo. O cristianismo
numero dois € uma religiao emotiva, a qual pode ser ou



muito pura, mas sem forca, ou propensa a derramamentos
de sangue e ao horror das guerras religiosas e da Inquisicao.
O cristianismo numero trés, assim como as diversas formas
do protestantismo, baseia-se em dialética e argumentacdes,
em teorias. Depois ha o cristianismo numero quatro, do qual
os homens de nimero um, dois e trés nao tém a menor
ideia. Na verdade, os cristianismos de niumero um, dois ou
trés podem ser considerados como nada mais do que
imitacdes superficiais. Apenas 0 homem numero quatro se
esforca de fato para ser cristao, e apenas o homem ndmero
cinco pode ser mesmo cristao, ou seja, ter a existéncia de
um cristao que vive segundo os preceitos de Cristo.

Toda religiao real, criada para uma finalidade especifica,
consiste em duas partes. A primeira ensina o que deve ser
feito, a segunda ensina como fazé-lo. Como a primeira parte
costuma ser de conhecimento comum, ela se transforma de
modo gradual e se desvia do ensinamento original. A
segunda parte, porém, € preservada secretamente em
escolas especiais, e isso permite a seus seqguidores
retificarem o que foi distorcido e restaurarem o que foi
esquecido. Sem essa segunda parte, nao haveria o
conhecimento da religiao verdadeira, ou ele seria, na
melhor hipdtese, incompleto e subjetivo. A meta de todas as
religides é descobrir como “fazer”, o que envolve as leis da
vida. Para o homem, existe o que é “feito”, ou seja,
“mecanico”, e existe o “fazer”, que é magico. Na vida, tudo
se move, seja na evolucao, seja na involucao, seja para
cima, seja para baixo. O movimento nao segue uma linha
reta, mas se da simultaneamente em uma direcao dupla,



dando a volta ao redor de si mesmo e terminando perto do
centro de gravidade mais proximo. Essa é a lei da queda,
em geral chamada de lei do movimento. Essas leis
universais eram conhecidas na antiguidade, segundo
confirmam eventos histdricos que nao poderiam ter ocorrido
sem esse conhecimento. Desde a mais remota antiguidade,
as pessoas sabiam usar e controlar essas leis da Natureza.
Esse direcionamento de leis mecanicas pelo homem é
magia e inclui nao apenas a transformacao de substancias
na direcdao desejada, como a resisténcia ou a oposicao a
certas influéncias mecanicas baseadas nas mesmas leis. As
pessoas que conhecem essas leis universais e sabem usa-
las sao magos. Cristo também era um mago, um homem de
Conhecimento. Ele nao era Deus; ou melhor, era Deus, mas
em certo nivel.

Desenvolver nossa alma, cumprir nosso destino mais
elevado, é a meta de todas as religides e escolas. Cada
religiao tem seu caminho especial, mas a meta é a mesma.
Vamos imaginar o homem como uma casa com quatro
cdmodos. O primeiro é nosso corpo fisico, que corresponde
a carruagem na analogia que vimos antes. O segundo
cdbmodo é o centro do sentimento, ou o cavalo. O terceiro é
o centro do pensamento, ou o condutor, e o quarto coémodo
é o mestre. Toda religiao entende que o mestre nao esta
aqui e procura encontra-lo. Mas o mestre aparece apenas
quando a casa toda estd mobiliada, quando todos os
cdmodos estao mobiliados. Cada um o faz a sua maneira.
Se a pessoa nao €& rica, mobilia cada cbmodo
separadamente, pouco a pouco. Mas, para mobiliar o quarto



cdOmodo, antes €& preciso mobiliar os outros trés. Os
caminhos do faquir, do monge e do yogue diferem segundo
a ordem em que os trés comodos sao mobiliados, mas todos
precisam chegar ao mesmo objetivo — como ir a
“Filadélfia”. Essa é a meta basica de todas as religides. Cada
religiao segue uma rota especial, com preparacoes
especiais. O homem é trés pessoas com linguas, desejos,
desenvolvimento e formacao diferentes. Mas todas as
nossas funcoes precisam ser coordenadas e todas as nossas
partes devem ser desenvolvidas. Depois da “Filadélfia”, a
estrada é uma so0, e todas sao a mesma. Podemos comecar
como cristaos, budistas, muculmanos, mas sé existe uma
religiao. Podemos comecar em um centro, mas depois 0s
outros também precisam ser desenvolvidos. Depois da
“Filadélfia”, ha um mestre no comando, o qual pensa por
todos, organiza tudo e faz com que as coisas estejam
certas.



CRISTIANISMO ESOTERICO

etade das pessoas do mundo é crista, a outra metade
M tem outras religides. Na minha opiniao, como homem
sensato, isso nao faz diferenca — as religides da outra
metade sao as mesmas. Portanto, podemos dizer que o
mundo todo é cristao, que a diferenca estd apenas no
nome. E o0 mundo tem sido cristdo nao apenas em nossa
época, mas ha milhares de anos. Existem cristaos desde
muito antes do advento do cristianismo.

De modo geral, nosso conhecimento acerca do
cristianismo e da forma de veneracao crista é muito
limitado. Nao conhecemos quase nada sobre a histdéria e a
origem de uma série de coisas. Por exemplo, qual foi a fonte
da igreja, da ideia de um templo no qual os fiéis se rednem
no intuito de assistir aos cultos e participar de ritos
especiais? Muitos nem pensam nisso ou presumem qgue as
formas externas do servico religioso, como os ritos e 0s
canticos, foram inventadas pelos fundadores da igreja ou
adotadas em parte de religides pagas greco-romanas e em
parte dos hebreus. Mas nada disso é verdade. A origem da
igreja crista, quer dizer, do templo cristdao, € muito mais
interessante. Para comecar, a forma adotada para a igreja e
a liturgia nos primeiros séculos do cristianismo nao poderia
ter sido tomada por empréstimo de cultos greco-romanos ou



da religiao hebraica, porque nao existia nada disso nessas
tradicdes. A sinagoga, ou Templo Sagrado dos judeus, e 0s
templos gregos e romanos dedicados a diversos deuses
eram bem diferentes da igreja crista que apareceu nos dois
primeiros séculos. Na verdade, a igreja crista € uma escola,
embora isso tenha sido esquecido ha muito tempo. Imagine
uma escola na qual os professores dao palestras e
demonstracdes explicativas sem sequer saber que é isso
que estao fazendo, na qual os alunos ou os visitantes
pensam que essas palestras e demonstracdes nao sao nada
mais do que cerimbnias e rituais. Essa € a igreja crista de
nossa época.

Nem a igreja crista nem sua forma de adoracao foram
inventadas pelos fundadores da religiao. Tudo foi adotado, ja
pronto, do Egito, embora nao do Egito histérico, com o qual
estamos familiarizados, mas de um que nao conhecemos.
Esse Egito ocupou o0 mesmo lugar, mas existiu muito antes.
Apenas alguns remanescentes dele sobreviveram aos
tempos histéricos e foram tao bem preservados em segredo
gue nem sabemos onde encontra-los. Dizer que esse Egito
pré-histérico era cristao muitos milhares de anos antes do
nascimento de Cristo € admitir que sua religiao baseava-se
Nnos mesmos principios e ideias que constituem o verdadeiro
cristianismo. Eram “escolas de repeticao” especiais, nas
quais, em certos dias e, em algumas delas, todos os dias,
provavelmente, um recital publico apresentava de forma
condensada todo o curso de ciéncia que podia ser aprendido
naquela escola. As vezes, esse recital durava uma semana
ou mesmo um més. Gracas a essas repeticdes, os que



assistiam ao curso podiam manter uma conexao duradoura
com a escola e reter na memodria tudo o que haviam
aprendido. As vezes, percorriam grandes distancias apenas
para assistir a uma repeticao e, quando iam embora,
sentiam que a relacao com a escola fora renovada. Em
certos dias especiais de cada ano, o0s recitais eram
particularmente completos e realizados com grande
solenidade, e esses dias recebiam um significado simbélico.
Esses “dias de repeticao” serviram de modelo para a igreja
crista. Com efeito, a forma assumida pela liturgia crista
representa, quase em sua totalidade, o curso condensado
da ciéncia que trata do universo e do homem. Todas as
preces, os hinos e as respostas tinham significado préprio
nessa repeticao, assim como os feriados e simbolos
religiosos, embora esse significado tenha sido esquecido ha
muito tempo.

Na pratica do cristianismo, a pessoa precisa aprender a
rezar, assim como precisa aprender tudo o mais. A prece
pode ser produtiva caso ela saiba rezar e se concentrar de
modo apropriado. Mas é preciso que se entenda que ha
diversos tipos de prece, os quais produzem resultados
diferentes. Quando falamos de preces e de como elas
podem ser produtivas, em geral temos apenas um tipo em
mente, a peticao, a prece por alguma coisa, ou presumimos
que a peticao possa fazer parte de todos os tipos de prece.
Mas nao é o caso. Muitas preces nao tém nenhuma relacao
com pedidos. Essas sao preces antigas, muitas delas mais
antigas do que o cristianismo. Sao, por assim dizer,
recapitulacées. Ao repeti-las em siléncio ou em voz alta, a



pessoa procura vivenciar, mental e emocionalmente, tudo o
gue esta contido nelas. E é sempre possivel criar novas
preces pessoais. Se, por exemplo, a pessoa disser “Eu quero
ser séria”, o mais importante é a maneira de dizé-lo. Ela
pode repetir isso para si mesma dez mil vezes por dia, mas,
se ficar pensando no tempo que falta para acabar e no que
vai ter para o jantar, entdao nao estara rezando, apenas se
iludindo.

As mesmas palavras, porém, podem se tornar uma prece
se recitadas de certa maneira: ao dizer “eu”, a pessoa tenta
ao mesmo tempo pensar em tudo que conhece sobre esse
“eu”. Nao existe um Unico “eu”, mas uma multidao de “eus”
mesquinhos, os quais gritam e brigam uns com o0s outros. A
pessoa quer ser um “eu” — o0 mestre na alegoria da
carruagem, do cavalo e do condutor. Ao dizer “quero”,
pensa no que significa dizer “eu quero”. Ela é capaz de
querer? Ela tem desejos e aversdes o tempo todo, mas que
nao sao dela — “isso quer” ou “isso nao quer”. Portanto, ela
tenta se opor a esses dois impulsos com seu préprio “eu
guero” conectado as metas do trabalho consigo mesma, ou
seja, a fim de introduzir a terceira forca na combinacao
habitual das duas forcas. Ao dizer “ser”, a pessoa pensa no
que significa “ser”, no que significa “existir”. Ha a
existéncia do homem mecanico, na qual tudo esta “feito”, e
a existéncia daquele que pode “fazer”. Além disso, é
possivel “ser” de maneiras diferentes. O que a pessoa que
reza quer nao é apenas “ser” no sentido de “existir”, mas
no sentido de atingir determinado grau de unidade em si
mesma. Assim, a palavra “ser” assume novo peso e

n

n



significado. Finalmente, ao dizer “séria”, a pessoa pensa no
gue significa ser séria com relacao a atingir a liberdade
interior. A forma de responder é muito importante. Se ela
compreende o significado disso, se define isso corretamente
e sente que merece mesmo isso, entao sua prece pode ser
produtiva, por torna-la mais forte em sua decisao. A pessoa
ird perceber melhor quando nao estiver sendo séria na vida
e ira se esforcar mais no intuito de superar essa tendéncia,
tornando-se realmente mais séria.

Dessa mesma maneira, a pessoa pode recitar como prece
as palavras “Eu quero me lembrar de mim mesma”. O que
significa “lembrar”? A pessoa precisa pensar na memoaria €
fica atbnita ao perceber que se lembra de poucas coisas,
que se esquece com frequéncia do que decidiu, do que viu,
do que sabe. Sua vida poderia ser muito diferente caso ela
se lembrasse. Tudo que é ruim vem dessa incapacidade de
se lembrar. Ao dizer “de mim mesma”, mais uma vez volta-
se para si mesma. De que “mim mesma” ela quer se
lembrar? Chega a valer a pena lembrar-se de todo seu eu?
Como ela pode distinguir os aspectos de que quer se
lembrar? Esses pensamentos levam a ideia do trabalho pelo
autoconhecimento e de como realiza-lo com seriedade.

Na liturgia crista, hd muitas preces parecidas com essa,
voltadas a reflexao sobre cada palavra. Mas elas perdem
todo o sentido quando repetidas ou entoadas de maneira
mecanica. Veja, por exemplo, a prece diaria “Senhor, tenha
piedade!”. O que significa isso? Ao recitar essa prece, a
pessoa faz um apelo a Deus. Portanto, deve pensar um
pouco nisso, perguntando-se o que é Deus e o que ela é. Ela



esta pedindo a Deus que se apiede dela, mas, para isso,
primeiro Deus precisa ter consciéncia dela, precisa percebé-
la. Ela é digna de sua atencao? Se é, o que ha nela que
pode merecer a atencao de alguém? E quem, portanto,
deve prestar atencao nela? A resposta é “o proprio Deus”, e
assim por diante. Como se vé, todos esses pensamentos e
muitos outros devem ocorrer a pessoa sempre que ela
murmura essa prece simples. E sao exatamente esses
pensamentos que podem fazer por ela o que ela pede a
Deus para fazer. Mas que resultado a pessoa pode esperar
se sua prece consiste apenas em dizer “Senhor, tenha
piedade! Senhor, tenha piedade! Senhor, tenha piedade!”
repetidas vezes, como um papagaio? Sabemos muito bem
gue isso nao lhe trara beneficio algum.

H& alguma coisa muito errada na base de nossa atitude
normal com relacao a religiao. Precisamos entender que,
como ja vimos, a religiao consiste em “fazer”. A pessoa nao
apenas pensa sua religiao ou a sente. A menos gque vivamos
a religiao em sua extensao mais ampla, ela nao sera religiao
— sera apenas filosofia, ou talvez mera fantasia. Gostemos
ou nao, demonstramos nossa atitude pela religiao por meio
de nossas acdes e apenas por nossas acbes. Logo, se
nossas acodes se opdem as exigidas por nossa religiao, nao
temos o direito de afirmar que pertencemos a essa religiao.
A grande maioria das pessoas que se denominam cristas
nao sé deixa de obedecer aos preceitos de sua religiao
como, na verdade, nem se lembram de que deveriam
obedecé-los. O cristianismo proibe o assassinato, mas uma
das caracteristicas dominantes do progresso humano é



nossa técnica belicosa, a técnica para matar as pessoas.
Como podemos nos chamar de cristaos?

Ninguém que nao leve a termo os preceitos de Cristo tem
o direito de se autodenominar cristao. Poderemos dizer que
desejamos ser cristaos se tentarmos leva-los a cabo. Mas se
0s ignorarmos ou fizermos pouco deles, ou criarmos nossos
préprios preceitos, ou simplesmente nos esquecermos
deles, nao teremos direito algum de nos audenominarmos
cristaos. A guerra é o exemplo mais marcante, mas o resto
da vida humana ¢é exatamente igual. Nés nos
autodenominamos cristaos, mas nao percebemos que nao
gueremos de fato ser cristdos. E, mesmo se quiséssemos,
isso nao bastaria. Para ser cristao, é preciso nao s6 desejar
como ser capaz de ser cristao.

A fim de sermos cristaos, precisamos ser, isto é, sermos
senhores de ndés mesmos. Se nao somos Nnossos proprios
senhores, nao podemos ser cristaos. Somos apenas
maquinas, autbmatos, e maquinas nao podem ser cristas.
Um automével pode ser cristao? Ele é apenas uma maquina
gue funciona de forma mecanica, sem capacidade de ser
responsavel. Ser cristdao significa ser responsavel. Essa
possibilidade sé ocorre quando a pessoa deixa de ser
maquina, pelo menos em parte, quando comeca de fato, e
nao apenas em palavras, a desejar ser crista.

O cristianismo diz que devemos amar o proximo, que
devemos amar todas as pessoas. Mas isso é impossivel. Ao
mesmo tempo, é verdade que é necessario amar. Para que
ISSO aconteca, primeiro a pessoa precisa ser capaz. Apenas
assim poderd amar. Infelizmente, com o tempo os



seguidores adotaram o ideal do que é preciso fazer — amar
— e perderam de vista a pré-condicao: a capacidade de
“fazer”, a religido que precisa preceder isso. E claro que,
para Deus, seria tolice exigir do homem o0 que ele nao pode
dar, e nao é desse jeito. Faz pouco tempo que as pessoas se
esqueceram da pré-condicao. E é s6 porque perderam a
capacidade que agora isso é impossivel. Perguntemo-nos,
de forma simples e aberta, se podemos amar todas as
pessoas. Se tivermos bebido uma xicara de café, amamos.
Se nao, nao amamos. Como podemos chamar isso de
cristianismo?

No passado, nem todas as pessoas eram chamadas de
cristas. Alguns membros da mesma familia eram chamados
de cristaos, outros de pré-cristaos e outros de nao cristaos.
Portanto, em uma mesma familia podia haver o primeiro, o
segundo e o0 terceiro. Agora, porém, todos se
autodenominam cristaos sem qualquer justificativa. Cristao
é aquele capaz de cumprir os Mandamentos, capaz de fazer
0 que é exigido de um cristao, tanto na mente quanto na
esséncia. A pessoa que, em sua mente, deseja fazer tudo
que é exigido de um cristdo mas que s6 pode fazé-lo com
sua mente e nao com sua esséncia é chamada de pré-crista.
E a que nao pode fazer nada, nem mesmo com sua mente,
é chamada de nao crista.



Vv

]
A META DA RELIGIAO



DESPERTAR

a um livro de aforismos que nunca foi e provavelmente
H nunca sera publicado. Esse livro diz: “O homem pode
nascer, mas para nascer precisa morrer antes, e para
morrer, antes precisa despertar”. Outro trecho diz: “Quando
o homem desperta, pode morrer. Quando morre, pode
nascer”. O que isso significa?

“Despertar”, “morrer”, “nascer” representam trés estagios
sucessivos de um processo. Volta e meia, encontramos nos
Evangelhos referéncias a possibilidade de “nascer”. Sao
feitas diversas referéncias a necessidade de “morrer” e
muitas a necessidade de “despertar” ou de nos mantermos
despertos, como “Vigiai, pois, porque nao sabeis o dia nem
a hora...”. Mas essas trés possibilidades — despertar ou nao
dormir, morrer e nascer — nunca sao apresentadas como
conceitos correlacionados, apesar de seu relacionamento
ser o ponto mais importante.

“Nascer” estd relacionado ao primeiro estagio do
crescimento da esséncia, o comeco da formacao da
individualidade e o surgimento de um “eu” unificado e
indivisivel. Mas, a fim de poder perceber ou mesmo
comecar a perceber isso, a pessoa precisa morrer no
sentido de se tornar livre de uma miriade de apegos e de
identificacdes mesquinhas que a mantém no lugar em que



ela esta. Estamos apegados a tudo na vida — a nossa
imaginacdao, a nossa estupidez e, talvez mais do que
qualquer outra coisa, ao nosso sofrimento. Precisamos nos
libertar desse apego as coisas, dessa identificacao com as
coisas, que mantém vivos milhares de “eus” inUteis em ndés.
Esses “eus” precisam morrer a fim de que um “eu” maior
possa nascer. Mas como? Eles nao querem morrer.

E ai que entra em cena a possibilidade do despertar, isto
€, do despertar para nossa insignificancia. Despertar
significa perceber nossa total e absoluta mecanicidade e
nosso desamparo. E nao basta perceber isso de modo
intelectual. Precisamos ver isso nos fatos evidentes, simples
e concretos, em nossa propria vida. Quando comecamos a
nos conhecer um pouco melhor, vemos muitas coisas que
nos horrorizam. Ao vermos algo que nos choca, nossa
primeira reacao é mudar aquilo, livrarmo-nos daquilo. Por
mais que tentemos, por mais que nos esforcemos, sempre
fracassamos, e tudo permanece como estd. Entao
percebemos nossa impoténcia, nosso desamparo, nossa
insignificancia. Ou, novamente, quando comegamos a nos
conhecer, vemos que nao temos nada que nos pertenca de
fato. Vemos que o que consideravamos nossoO — nNossas
posicdes, nossos pensamentos, conviccdes, gostos, habitos,
até nossos defeitos e vicios — nao nos pertence. Tudo isso
foi formado mediante imitacao ou tomado de empréstimo,
ja pronto, de outra pessoa. Ao percebermos isso, podemos
sentir nossa insignificancia. E, ao sentir nossa
insignificancia, devemos nos ver como realmente somos,



nao apenas por um momento, mas constantemente, sem
nunca Nos esquecermos.

A percepcao continua de nossa insignificancia e de nosso
desamparo ird acabar nos dando a coragem de “morrer” —
nao apenas mentalmente, mas de fato — por meio da
rendncia permanente a esses aspectos em nés mesmos, 0s
quais sao obstaculos ou nao sao necessarios para NoOSsoO
crescimento interior. Esses obstaculos sao, em primeiro
lugar, nossos “falsos eus” e, depois, todas as ideias
fantasticas sobre nossa “individualidade”, “vontade”,
“consciéncia”, “capacidade de fazer”, bem como nossos
poderes, iniciativas, determinacao, e assim por diante.

Porém, a fim de podermos nos conscientizar
permanentemente de alguma coisa, precisamos vé-la antes,
mesmo que apenas por um instante. Qualquer poder e
capacidade de percepcao recém-adquiridos aparecem
sempre da mesma maneira basica. No comeco, aparecem
em flashes, em momentos raros e breves, depois com mais
frequéncia e por mais tempo e, finalmente, apdés muito
tempo e esforco, tornam-se permanentes. Isso também se
aplica ao despertar. E impossivel despertar de modo pleno
de uma sO vez. Primeiro precisamos despertar por breves
momentos, um ou dois momentos de vez em quando.
Todavia, apds ter feito certo esforco, superado certos
obstaculos e tomado uma decisao irrevogavel, precisamos
morrer de uma vez e para sempre. I1sso seria muito dificil ou
mesmo impossivel caso nao fosse precedido por um
processo gradual de despertar.



Ha, no entanto, mil coisas que nos impedem de despertar,
gque nos mantém sob o poder de nossos sonhos. No intuito
de agirmos de modo consciente e despertarmos,
precisamos conhecer a natureza das forcas que nos
mantém em estado de sono. Precisamos compreender que o
SoNno em que existimos nao € um sono comum, mas uma
espécie de hipnose, um estado hipndético mantido e
reforcado continuamente. Poderiamos pensar que ha forcas
que se aproveitam do fato de estarmos em um estado
hipnético, mantendo-nos nele e impedindo-nos de vermos a
verdade e de compreendermos nossa posicao.

Existe uma parabola oriental sobre um mago rico que
tinha muitas ovelhas. Ele também era muito sovina e se
recusava a contratar pastores ou a pagar por uma cerca ao
redor de seus pastos. Por isso, volta e meia as ovelhas
vagavam pela floresta e caiam em ravinas. E, sobretudo,
fugiam, pois sabiam que o0 mago queria seu couro e sua
carne, e elas nao queriam isso.

Por fim, o mago encontrou uma solucao: hipnotizou as
ovelhas. Primeiro, fez com que pensassem que eram
imortais e que nada lhes aconteceria quando tirassem sua
pele, mas que isso seria muito bom para elas e que elas
gostariam disso. Segundo, sugeriu que ele era um “Bom
Mestre”, que gostava tanto de seu rebanho que faria
qualquer coisa neste mundo por elas. Terceiro, sugeriu que,
se algo fosse acontecer com elas, nao seria naquele
momento, ou nao naquele dia pelo menos, e que por isso
elas nao tinham motivo para pensar a respeito. Finalmente,
0 mago fez com que seu rebanho pensasse que nao eram



nem mesmo ovelhas. A algumas, sugeriu que eram ledes,
elefantes ou aguias; a outras, que eram homens e, a outras,
que eram magos. Depois disso, ele nunca mais precisou se
preocupar com suas ovelhas. Elas nao fugiram, ficaram
esperando pacientemente pelo dia em que 0 mago
precisaria de sua pele e de sua carne.

Essa parabola é uma excelente ilustracdao da posicao do
homem. Se pudéssemos ver e compreender de fato o horror
de nossa verdadeira situacao, nao seriamos capazes de
suporta-la nem por um segundo. Comecariamos
imediatamente a tentar encontrar um modo de escapar e
logo 0 encontrariamos, pois existe uma saida. A Unica razao
pela qual ndo a enxergamos é que estamos hipnotizados.
“Despertar”, para o homem, significa “acordar da hipnose”.
Logo, isso é possivel, mas, ao mesmo tempo, dificil. Nao ha
motivo organico para estarmos adormecidos. Podemos
despertar, pelo menos na teoria. Na pratica, porém, isso é
quase impossivel. Assim que despertamos por um momento
e abrimos os olhos, todas as forcas que nos fizeram
adormecer ficam dez vezes mais poderosas. No mesmo
instante voltamos a dormir, sempre sonhando que estamos
acordando ou que estamos despertos.

No sono comum, as vezes acontece de querermos
despertar sem conseguir. As vezes pensamos estar
acordados, mas ainda estamos dormindo, e isso pode
acontecer varias vezes até conseguirmos despertar de fato.
No sono comum, porém, apés despertarmos, nos vemos em
um estado diferente. Nao é o caso do sono hipnético. Nao
hd maneira precisa de dizer se despertamos mesmo, pelo



menos no comeco. Nao podemos nos beliscar a fim de ter
certeza de que nao estamos dormindo. E se, Deus nos livre,
alguém tiver ouvido falar de alguma maneira de descobrir
se estamos dormindo, nossa fantasia a transformara em
sonho na mesma hora.



DESILUSAO

fim de percorrer o Quarto Caminho, antes devemos nos

preparar um pouco, preparar a bagagem. Precisamos
saber o que podemos encontrar nos canais comuns sobre
conceitos como esoterismo e conhecimentos ocultos, sobre
o potencial de evolucao interior do homem, e assim por
diante. Essas ideias ja precisam ser familiares para que
possamos falar sobre elas. Também ajuda ter pelo menos
algum conhecimento de ciéncia, filosofia e religiao, embora
0 apego a formas religiosas sem a compreensao de sua
esséncia acabe atrapalhando. Se conhecermos pouco, se
tivermos lido e pensado pouco, sera dificil falar de ideias.

Deve ser dito que existe uma regra geral para todos. No
intuito de tratar com seriedade do Quarto Caminho,
precisamos de desilusdo, primeiro com nds mesmos — ou
seja, com nossas habilidades — e, depois, com todos os
velhos caminhos. Nao poderemos perceber o que esse
ensinamento tem de mais valioso se nao estivermos
desiludidos com nossos préprios esforcos e com o fato de
nossa busca estar sendo infrutifera. O cientista deve estar
desiludido com sua ciéncia, o religioso com sua religiao, o
fildsofo com a filosofia, e assim por diante. Mas devemos
compreender o que isso significa. Dizer, por exemplo, que o
religioso deve se desiludir com a religiao nao significa que



ele deva perder a fé. Significa que deva se “desiludir”
apenas com a instru¢cao e a metodologia, ao perceber que a
instrucao religiosa nao é suficiente para ele e que nao vai
leva-lo a parte alguma. Todo ensinamento religioso consiste
em duas partes: a visivel e a oculta. Desiludir-se com a
religiao significa desiludir-se com o visivel e sentir, ao
mesmo tempo, a necessidade de descobrir e de conhecer a
parte oculta. Desiludir-se com a ciéncia nao significa perder
0 interesse na busca do conhecimento. Significa convencer-
se de que o método cientifico, tal como é entendido, ndo sé
tem utilidade limitada como costuma levar a teorias
absurdas e autocontraditérias e, ao se convencer disso,
comecar a procurar um método melhor. Desapontar-se com
a filosofia significa estar convencido de que a filosofia
comum é apenas — como diz um provérbio russo — passar
de um copo vazio para outro e aceitar que nem sequer
sabemos o que a filosofia significa, embora a verdadeira
filosofia possa e deva existir.

Nao importa o que costumavamos fazer antes, nao
importa o0 que costumava atrair nosso interesse antes;
apenas quando chegarmos a esse estado de desilusao é que
estaremos prontos para adentrar o Quarto Caminho. Se
ainda acreditamos que nosso velho caminho pode nos levar
a algum lugar, ou que ainda nao experimentamos todos os
caminhos, ou ainda se pensamos que seremos capazes de
encontrar ou de fazer alguma coisa por conta prépria, isso
significa que nao estamos prontos para a tarefa. Contudo,
isso nao significa que o Quarto Caminho exige que
abdiguemos a tudo o que estamos acostumados a fazer.



Isso é totalmente desnecessario. Em geral, € até melhor que
a pessoa continue a ser como sempre foi. Mas deve
perceber que isso é apenas uma tarefa, ou um habito, ou
uma necessidade.

Nao ha e nao pode haver qualquer escolha das pessoas
que entram em contato com os caminhos, inclusive o
Quarto Caminho. Em outras palavras, ninguém nos
seleciona. N6és nos selecionamos, em parte por acaso, em
parte porqgue temos certa fome. Quem nao tem essa fome
nao pode receber ajuda do acaso. E quem tem muita fome
as vezes pode topar com o comeco do caminho, apesar de
uma série de circunstancias desfavoraveis. Mas, além da
fome, a pessoa ja deve ter adquirido certo conhecimento, o
qual Ihe permitird discernir o caminho. Digamos, por
exemplo, que um homem educado, que nada conhece sobre
religiao, entre em contato com um caminho religioso em
potencial. Ele nao vera nada e nao entenderd nada,
interpretando-o como uma tolice ou uma supersticao,
embora, ao mesmo tempo, possa ter muita fome
intelectual. Isso também se aplica a alguém que nunca
ouviu falar das praticas de yoga, do desenvolvimento da
consciéncia, e assim por diante. Se essa pessoa entrar em
contato com um dos caminhos do yoga, 0 que ouvir nao
tera sentido para ela, sera algo morto.

O Quarto Caminho é mais dificil ainda. A fim de discernir e
valorizar de modo correto o Quarto Caminho, devemos ter
pensado e sentido e ja devemos ter passado, na verdade,
pela desilusdao com muitas coisas. Talvez nao tenhamos
trilhado os caminhos do faquir, do monge e do yogue, mas



pelo menos deveriamos conhecé-los, avalia-los e ter
decidido que nao sao para nés. Nao é necessario levar isso
ao pé da letra nem termos avaliado e rejeitado os outros
caminhos, mas os resultados dessa desilusao precisam
estar em nés, a fim de nos ajudar a identificar o Quarto
Caminho. Do contrario, poderemos estar do lado dele sem
sequer percebé-lo.

Tudo se resume a estarmos prontos para sacrificar nossa
liberdade autocentrada. Todos nés lutamos, consciente e
inconscientemente, pela liberdade, ou melhor, pelo que
imaginamos que seja liberdade. E é isso que, mais do que
qualquer outra coisa, nos impede de conquistar a
verdadeira liberdade. Porém, uma pessoa capaz de realizar
qualquer coisa, mais cedo ou mais tarde percebe que sua
liberdade é uma ilusao que precisa ser sacrificada. Entao,
aceitamos voluntariamente condicdes que nao
determinamos — sem medo de perder qualquer coisa, pois
sabemos que nao temos nada a perder. Desse modo,
conquistamos tudo. Tudo que era real em nosso
entendimento, em nossas propensdes, em nossos gostos e
desejos, tudo volta para nds, nao sé com novas coisas, que
antes nao poderiamos ter, como também com a sensacao
de unidade e de vontade interior. E, se quisermos resultados
reais, devemos aceitar isso nao apenas externa, como
internamente. Para tanto, é preciso uma boa dose de
determinacao, e isso, por sua vez, exige a compreensao
profunda de que nao ha outro caminho, de que nada
podemos fazer sozinhos, mas que, mesmo assim, € preciso
fazer alguma coisa. E nao ha nada pior do que comecar a



trabalhar consigo mesmo para depois ter de desistir e
encontrar-se sem nada; seria bem melhor nao ter nem
comecado. E para nao ter de comecar em vao, ou nhao correr
o risco de se enganar, precisamos testar varias vezes a
nossa determinacao. O mais importante é determinar até
que ponto estamos dispostos a ir, 0 que estamos dispostos
a sacrificar. Quando nos confrontamos com essa questao, a
resposta mais facil é “tudo”. O fato, porém, é que ninguém
pode sacrificar tudo e que isso nunca pode ser exigido de
nés. Devemos definir exatamente o que estamos dispostos
a sacrificar, sem fazer barganhas posteriores. Do contrario,
estaremos na posicao do lobo nesta fabula arménia:

Era uma vez um lobo que havia trucidado muitas ovelhas
e deixado muita gente aos prantos. Um dia, por um
motivo ignorado, ele sentiu dor na consciéncia e comecou
a se arrepender do que fizera na vida. Decidiu que iria
mudar e que nao comeria mais ovelhas. Depois de tomar
sua decisao, procurou um sacerdote e pediu-lhe que
organizasse um servico de acao de gracas.

O sacerdote comecou o servico, e o lobo ficou em pé na
igreja, chorando e orando. O servico religioso continuou.
Como o lobo havia devorado muitas ovelhas do préprio
sacerdote, ele orou fervorosamente pela reforma do lobo.

De repente, o lobo olhou casualmente pela janela e viu
um rebanho de ovelhas indo para um pasto. Comecou a se
inquietar, mas a prece do sacerdote prosseguia,
parecendo que nunca iria acabar. Por fim, o lobo nao se



conteve e gritou: “Acabe com isso, padre, ou as ovelhas
vao sumir e ficarei sem o jantar!”,

Essa fabula descreve muito bem o homem. Estamos
dispostos a sacrificar tudo, menos o jantar de hoje.
Queremos sempre comecar de forma grandiosa. Mas o fato
é que isso é impossivel. E algo além de nossas forcas.
Precisamos comecar com as coisas simples de hoje.



O PRIMEIRO LIMIAR

Aprincipal dificuldade para se compreender a ideia do

caminho é que as pessoas costumam presumir que o
caminho comeca no nivel da vida cotidiana. Esse é um erro
grave. O caminho comeca em um nivel muito superior ao da
vida cotidiana. E isso que as pessoas ndo compreendem.
Elas presumem que o inicio do caminho é muito mais facil e
simples do que de fato é.

Vivemos nossa vida sob a /ei da acidentalidade e sob dois
tipos de influéncia governados por ela. O primeiro reldne as
influéncias criadas pela propria vida, como raca, pais, clima,
familia, educacao, sociedade, profissao, costumes culturais
e padrao de vida. As influéncias do segundo tipo sao criadas
fora desta vida, como as do circulo esotérico interno, o qual
segue leis diferentes, embora também da Terra. Essas
influéncias diferem das primeiras porque tém origem
consciente, ou seja, foram criadas conscientemente por
pessoas conscientes e para uma finalidade especifica.
Influéncias desse tipo costumam ser encontradas em
sistemas e ensinamentos religiosos, em doutrinas
filosoficas, obras de arte, e assim por diante. Embora
ganhem vida com um propdsito definido, apenas sua origem
é consciente; apdés entrarem no vértice da vida humana,
mesclam-se com influéncias do primeiro tipo e tornam-se



imprevisiveis. Ao comecarem a mudar e se tornarem
distorcidas por meio da transmissao e da interpretacao,
essas influéncias mesclam-se com as influéncias do primeiro
tipo e, no final, nao se distinguem das influéncias
inconscientes da prépria vida.

E possivel distinguir as influéncias que provém da vida
cotidiana das que se originam fora dela, embora seja
impossivel enumerda-las ou catalogé-las. E necesséario
compreender o principio. O inicio do caminho depende
justamente dessa compreensao e de nossa capacidade de
diferenciar os dois tipos de influéncia. Claro que a
distribuicao das influéncias ird variar de pessoa para
pessoa. Uma pessoa pode receber mais do segundo tipo da
vida exterior, outra menos, e uma terceira quase nada. Isso
ja é do destino, e nada pode ser feito a respeito. Entretanto,
de modo geral, essas diferencas nao tém grande
importancia no que se refere a vida normal das pessoas
normais. As condicdées sao mais ou menos as mesmas para
todos, ou, mais corretamente, todos passarao pelas
mesmas dificuldades. O desafio esta em aprender a
distinguir e a separar os dois tipos de influéncia. Se nao
vemos ou nao sentimos sua diferenca e nao separamos o
segundo tipo de influéncia do primeiro, sua acao sobre nds
também nao se da em separado, isto &, eles atuam do
mesmo modo no mesmo nivel que o primeiro tipo e
produzem com isso 0s mesmos resultados. Se, no entanto,
ao recebermos as influéncias comecarmos a distingui-las,
afastando as que nao sao criadas pela prépria vida, entdo a



discriminacao ira se tornar cada vez mais facil, até que nao
a confundamos mais com as influéncias comuns da vida.

Os resultados das influéncias cuja fonte esta além da vida
juntam-se dentro de nds. Nés nos lembramos deles em
conjunto, os sentimos em conjunto, e eles comecam a
formar em nos certo todo, certa concentracao. Nao nos
proporcionamos uma explicacao clara em relacao a maneira
como isso se da ou sobre a razao por que se d3; e, ao fazé-
lo, nossa explicacao mostra-se errada. Contudo, o ponto nao
é a explicacao, mas o fato de esses resultados se
agregarem em nosso intimo e formarem uma espécie de
centro magnético, o qual comeca a atrair influéncias
similares e a crescer com isso. Caso receba alimentos em
quantidade suficiente e nao haja uma resisténcia maior por
parte de outras facetas da personalidade, resultantes das
influéncias do primeiro tipo, o centro magnético comecara a
mudar nossa orientacao, determinando a direcao a ser
contemplada e até a ser seguida. Com o fortalecimento do
centro magnético, comecamos a contemplar a possibilidade
do caminho e a procura-lo. A busca pode levar varios anos.
Mas pode levar a nada. Isso dependera de condicdes e
circunstancias, da forca do centro magnético e das
tendéncias que se opdem a essa busca, as quais podem nos
distrair no exato momento em que estivermos prestes a
encontrar o caminho.

Se o0 centro magnético agir sobre nés, e buscarmos de fato
o caminho, ou, pelo menos, sentirmos a necessidade dele,
poderemos encontrar outra pessoa que conhece o caminho
e que estd conectada, diretamente ou por meio de outras



pessoas, a um centro ou a uma fonte das influéncias que
criaram o centro magnético. A influéncia dessa pessoa vira
por meio de nosso centro magnético e, nesse ponto, agira
sobre nds, livre da lei da acidentalidade. E isso que precisa
ser entendido. A influéncia da pessoa que conhece o
caminho é especial, trata-se de um terceiro tipo de
influéncia que difere dos dois primeiros por ser consciente e
direto. O segundo tipo de influéncia tem origem consciente,
mas, quando mesclado com o primeiro tipo, torna-se
igualmente sujeito a lei da acidentalidade. Influéncias do
terceiro tipo nunca se sujeitam a lei da acidentalidade,
porque elas e as acdes que derivam delas existem fora
dessa lei. O segundo tipo de influéncia pode aparecer e
atuar por meio de livros, sistemas filoséficos ou rituais, mas
as influéncias do terceiro tipo sé se dao diretamente, ou
seja, mediante a transmissao oral de uma pessoa para
outra.

O momento em que a pessoa gque procura o caminho
encontra alguém que conhece esse caminho é chamado de
primeiro limiar ou primeiro degrau. E ai que comeca a
escada, a passagem entre a “vida” e o “caminho”. Soé
podemos adentrar o caminho subindo essa escada e sé
podemos ascender com a ajuda de um guia. Nao podemos
subir sozinhos. O verdadeiro limiar do caminho esta no final
da escada — apds o ultimo degrau, em um nivel muito mais
elevado do que o da vida cotidiana. Assim, o caminho
comeca em um ponto que nao estd na vida, em um ambito
gue nao pode ser explicado. Ja se disse que, ao subir a
escada, as vezes podemos ficar inseguros por qualquer



motivo. Podemos duvidar de nossa capacidade, do que
estamos fazendo, do conhecimento e da competéncia do
guia. Ao mesmo tempo, tudo o que conquistamos é instavel.
Mesmo que subamos bastante pela escada, podemos cair a
qualquer momento e sermos forcados a comecar desde o
inicio outra vez. Todavia, ao passarmos pelo Ultimo degrau e
adentrarmos o caminho, tudo muda. Primeiro, o guia é
compreendido e as duUvidas sao sanadas. Ao mesmo tempo,
0 guia torna-se bem menos necessario. Podemos até atingir
certo grau de independéncia, com uma boa nocao da
direcao a seguir. Segqundo, nao sera mais tao facil perder os
frutos de nosso trabalho, ou nos encontrar de novo no
comeco, na vida cotidiana. Mesmo que deixemos o
caminho, nunca voltaremos ao ponto no qual comecamos.
De modo geral, isso é quase tudo que pode ser dito sobre
a “escada” e o “caminho”, pois, como observado, ha varios
caminhos bem diferentes um do outro. No Quarto Caminho,
por exemplo, hd certas condicdes que nao se aplicam aos
outros caminhos. Uma dessas condicdes é que, ao subir a
escada e chegar a um degrau mais elevado, precisamos
ajudar outra pessoa a chegar ao degrau em que estamos.
Essa pessoa, por sua vez, precisa colocar uma terceira
pessoa em seu lugar a fim de subir. Logo, quanto mais
subimos, mais dependemos dos que estao atras de nds; se
eles param, nds paramos. O gque uma pessoa recebe, ela
deve passar adiante imediatamente. S6 entdao podera
receber mais. Do contrario, perdera tudo que ja tiver dado.
No Quarto Caminho nao ha um lider Unico. O mais velho é
o lider. E ha diversas possibilidades em sua relacdao com o



centro esotérico. Ele pode saber exatamente onde esse
centro se situa e como receber seu conhecimento e sua
ajuda, ou talvez nao conheca o centro em si e conheca
apenas a pessoa da qual recebeu seu conhecimento. Os
resultados do trabalho nao dependem de o lider saber a
origem exata de seu conhecimento. Mas muita coisa
depende de ele saber se as ideias sairam mesmo do centro
esotérico e de ele compreender a diferenca entre
conhecimento objetivo e subjetivo, ou seja, entre ideias
esotéricas e ideias cientificas ou filoséficas. Em geral,
comecamos com um conhecimento limitado a um degrau
acima do nosso e apenas na proporcao de nosso
desenvolvimento é que comecamos a enxergar mais longe,
percebendo a fonte do que sabemos. Nunca devemos nos
esquecer de que nao conseguimos enxergar o que estd
acima de nosso nivel. Isso é lei.



AS “ESCOLAS”
SAO IMPERATIVAS

gque é necessario para despertar alguém? Um bom

choque. No entanto, quando estamos em um sono
profundo, um choque nao é suficiente. Sao necessarios
varios choques por um bom tempo. Nesse caso, é preciso
haver alguém que produza esses choques. Se quisermos
despertar, precisamos encontrar e contratar alguém que ira
continuar a nos proporcionar choques por algum tempo.
Mas quem pode fazer isso se todos estao adormecidos? E se
essa pessoa também adormecer?

Ha& sempre a possibilidade de despertarmos sozinhos por
meios mecanicos, como um despertador. O problema é que
nos acostumamos com o despertador e, em pouco tempo,
deixamos de ouvi-lo. Por isso, precisamos de varios
despertadores, alterados regularmente. Temos de nos
rodear de despertadores que disparam constantemente e
nos impedem de dormir. Mas entao aparecem outros
problemas. Os despertadores precisam ser ajustados. Para
fazé-lo, temos de nos lembrar de que estao |d e, para nos
lembrarmos, precisamos despertar com frequéncia. Mesmo
assim, acabamos nos acostumando com todos esses
despertadores e, depois de algum tempo, dormimos ainda



melhor. Portanto, é necessario obter outros e ativa-los
constantemente. Com o tempo, isso pode nos ajudar a
despertar. Mas sera muito dificil a uma Unica pessoa dar-se
sozinho o trabalho de inventar, trocar e ajustar os relégios,
sem ajuda externa. E provavel que, se comecarmos a fazer
isso, adormecamos e, em nossos sonhos, iremos continuar a
trazer novos despertadores, trocando-os pelos antigos e
ajustando seus horarios, tudo enquanto dormimos como
bebés. Uma pessoa s6 nao consegue fazer nada.

Portanto, a fim de despertar alguém precisamos dos
esforcos combinados de diversas pessoas trabalhando
juntas, como uma equipe. Se decidirem combater o sono
juntas, umas conseguirao despertar as outras. Mesmo que
apenas uma delas desperte, pode ja ser suficiente, pois
essa pessoa, por sua vez, pode despertar as demais. Elas
também podem trabalhar com os despertadores. Uma
pessoa inventa um despertador, outra inventa um segundo
tipo, e depois elas trocam. Trabalhando juntas, podem ser
de grande ajuda mutua. Sem essa assisténcia reciproca,
ninguém consegue nada.

Logo, se quisermos despertar, a primeira coisa a fazer é
procurarmos outros que queiram despertar e trabalharmos
com eles. Isso, porém, € mais facil de dizer do que de fazer.
Organizar o trabalho coletivo de autoconhecimento exige
conhecimentos que as pessoas comuns nao possuem. A fim
de produzir os resultados desejados, sera preciso um lider e
uma organizacao cuidadosa. Sem organizacao e lideranca,
nossos esforcos serao inuteis. Podemos nos atormentar o
quanto quisermos, mas isso nao ira nos despertar. Para



muitos, essa € a coisa mais dificil de se entender. Sozinhos,
e por iniciativa prépria, talvez sejamos capazes de grandes
esforcos e sacrificios, mas, sem as condicoes certas, tudo
iSSO sera em vao.

O trabalho em conjunto costuma comecar por um
pequeno grupo, em geral ligado a uma rede de grupos
similares em niveis diferentes que, considerados como um
todo, formam o que se pode chamar de “escola
preparatoria”.

As escolas do caminho religioso exigem “obediéncia”
acima de tudo, isto é, uma submissao inquestionavel do
seqguidor, independentemente da compreensao. As escolas
do Quarto Caminho, por sua vez, exigem a compreensao
acima de qualquer outra coisa. Isso se deve ao fato de os
resultados dos esforcos encetados nesse caminho serem
sempre proporcionais a compreensao. Entretanto, para
despertar, precisamos aceitar de bom grado as condicdes
necessarias. Esse tipo de aceitacao é a primeira coisa a ser
compreendida, inclusive a compreensao do motivo pelo qual
a aceitacao é necessaria. Essa atitude nao é tao simples,
pois a pessoa que se inicia no autoestudo ja esta
acostumada a confiar em suas proprias decisdes, em sua
postura voluntariosa de pesquisa. Presumimos que a
necessidade de mudanca é prova de que nossas decisoes e
abordagem estao corretas, o que fortalece nossa confianca
nelas. Mas o trabalho com ndés mesmos sé pode ter inicio
quando comecamos a questionar nosso modo de pesquisar.

Questionar nossas decisbes e aceitar as condicdes da
escola representam dificuldades insuperaveis, a menos que



compreendamos que, na verdade, nao estamos nos
sacrificando nem perdendo nada. Embora, até esse ponto,
nunca tenhamos tomado decisdes de fato, nao temos
consciéncia disso. Pensamos ter liberdade de escolha e
temos dificuldade para abrir mao da ilusao de que
possuimos o controle da nossa vida. Mas o trabalho com nés
mesmos nao poderd ter inicio enquanto nao comegcarmos a
nos libertar dessa ilusao. Precisamos perceber que né&o
existimos e que, portanto, nada temos a perder. Precisamos
aceitar nossa “insignificancia” no sentido amplo da palavra.
Apenas a consciéncia de nossa insignificancia pode vencer o
medo de aceitar as condicdes de uma escola do Quarto
Caminho.

Precisamos admitir que as “escolas” sao imperativas em
funcao da complexidade da organizacao humana. Ninguém
consegue vigiar-se por completo, em todas as suas
diferentes facetas. Apenas as condicdes escolares podem
fazé-lo, com metodologia e disciplina. Somos preguicosos
demais para isso. Fazemos muita coisa sem a intensidade
adequada, ou entao nada fazemos, pensando que estamos
fazendo alguma coisa, ou nos esforcamos demais em algo
que nao requer tanto esforco e deixamos passar o0s
momentos que exigiriam intensidade. Ao mesmo tempo,
nao nos cobramos muito porque temos medo de fazer
qualquer coisa que nao desejamos fazer. Ninguém consegue
se esforcar o suficiente por conta prépria, como mostra a
experiéncia. Assim que estabelecemos uma meta para nés
mesmos, comecamos imediatamente a ser indulgentes e
tentamos cumpri-la da maneira mais facil. Isso nao é



trabalhar consigo mesmo. Para isso, o Unico esforco que
conta é o superesforco, isto é, um esforco que vai além do
habitual e necessario. Esforcos normais nao bastam.

“Superesforco” significa um esforco além do que seria
necessario para realizar nosso propodsito. Digamos, por
exemplo, que andei o dia inteiro e estou exausto. O tempo
esta péssimo; chove e esta frio. Chego em casa, a noite,
apds caminhar 40 quildmetros, digamos. Em casa, o jantar
me espera na mesa,; esta quentinho e reconfortante. Porém,
em vez de me sentar para comer, decido voltar a chuva e
caminhar mais 3 quildmetros pela rua antes de voltar para
casa. Isso seria um “superesforco”. Voltar para casa na
primeira vez era apenas um esforco comum, o qual nao
conta. Eu estava a caminho do meu lar, com frio, com fome
e ensopado, e isso me fez andar. No segundo caso, andei
porque decidi fazé-lo. Outra forma de “superesforco” é fazer
um trabalho mais depressa do que € necessario. Por
exemplo, limpar a casa ou cortar lenha. Em geral, o trabalho
leva uma hora, mas eu o faco em meia hora. Esse seria um
“superesforco”. Na pratica, porém, nunca conseguimos
realizar superesforcos consecutivos ou por muito tempo. A
Unica maneira de fazé-lo é obedecer a vontade de outra
pessoa, alguém que tem um método especifico em mente e
gue nao irad sentir pena de nés.

Se féssemos capazes de trabalhar com nds mesmos, tudo
seria simples e nao teriamos necessidade de uma escola.
Mas nao somos, por motivos profundamente embrenhados
em nossa natureza. Vamos deixar de lado nossa autoilusao,
as mentiras que nos contamos, e assim por diante, e levar



em conta apenas a divisao dos centros. Isso, por si s0, torna
impossivel o trabalho independente com nés mesmos.
Temos de compreender que os centros do pensamento, do
sentimento e do movimento estao interligados e que, em
uma pessoa normal, suas atividades estao sempre
coordenadas. Isso significa que determinada atividade do
centro do pensamento esta sempre coordenada com
atividades especificas dos centros do sentimento e do
movimento — que determinado tipo de pensamento esta
inevitavelmente coordenado com certo tipo de sentimento
(ou estado mental) e com certo tipo de movimento (ou
postura). E um evoca o outro, isto é, determinado tipo de
sentimento (ou estado mental) evoca certos movimentos ou
posturas, e determinados pensamentos e determinados
tipos de movimento ou de postura evocam certas emocoes
ou estados mentais, e assim por diante. Todas essas coisas
sao coordenadas, e uma nao pode existir sem as outras.
Digamos, por exemplo, que decidimos pensar de uma
nova maneira, mas sem mudar o que sentimos. Se, todavia,
nao gostamos de certa pessoa, esse sentimento nos traz de
volta velhos pensamentos, 0s quais, por sua vez, nos fazem
esquecer de nossa decisao de pensar de nova maneira. Ou,
entao, suponhamos estarmos acostumados a fumar um
cigarro enquanto pensamos — esse € um habito que
envolve movimento. Embora decidamos pensar de uma
nova maneira, acendemos um cigarro e voltamos a pensar
da velha maneira, sem perceber. O movimento habitual
levou nossos pensamentos de volta ao ponto de partida.
Temos de compreender, porém, gque nunca COnseguiremos



romper sozinhos essa coordenacao. A Unica maneira de
fazé-lo é ter outra pessoa presente, a qual ira exercer sua
vontade e chamar nossa atencao caso nos esquecamos de
nossa meta. Tudo que podemos fazer nesse estagio de
nosso trabalho é obedecer. Nao podemos fazer nada
sozinhos.

Mais do que qualquer outra coisa, precisamos de
supervisao e de observacao constantes, mas nao podemos
nos observar constantemente. Também precisamos
obedecer a regras definidas, o que exige tanto um esforco
de memdria quanto o enfrentamento de nossos habitos.
Ninguém consegue fazer tudo isso sozinho. A vida cotidiana
é confortavel demais para esse tipo de trabalho. Porém, em
uma escola, nos vemos nao s6 em condicoes
desconfortaveis e pouco familiares, como rodeados por
outras pessoas. Isso cria tensao entre nds e 0s que nos
ajudam no trabalho com ndés mesmos, o0 que é indispensavel
para desbastarmos nossas arestas.

A disciplina formal de uma escola é a Unica maneira de
trabalhar de modo eficiente no centro do movimento. Isso é
importante, pois seu funcionamento incorreto, ou seu
funcionamento independente ou automatico, priva os outros
centros do apoio necessario para se trabalhar de uma nova
maneira. Eles seguem de modo involuntario o centro do
movimento e, por isso, esse tipo de trabalho s6 costuma ser
possivel se iniciado pelo centro do movimento, ou seja, o
corpo. Um corpo preguicoso, automatico e repleto de
habitos estlUpidos nos impede de qualquer trabalho real.



TRABALHO EM GRUPO

Otrabalho de autoconhecimento deve ser organizado por

uma pessoa que compreende seus desafios e suas
metas e conhece seus métodos, alguém que ja tenha
passado por esse trabalho organizado. No Quarto Caminho,
o mais velho é o lider. Uma atividade em grupo nao pode
comecar sem um lider, mas o trabalho com um lider incapaz
ou falso sé produzira resultados negativos.

Uma caracteristica importante dos grupos é que sua
composicao nao é determinada pelos membros. O lider
escolhe pessoas que, segundo acredita, podem ser Uteis
umas as outras na meta primaria do autoestudo, tarefa que
sé pode ter éxito em um grupo organizado de maneira
adequada. Sozinha, uma pessoa nao consegue se enxergar,
mas, em grupo, as pessoas dedicadas a um autoestudo se
ajudardo mutuamente, quer queiram, quer ndo. E da
natureza humana ter mais facilidade para ver os erros dos
outros do que os préprios, mas no caminho do autoestudo
aprendemos que temos todos os defeitos encontrados nos
outros. Vemos, em outras pessoas, muitas coisas que nao
vemos em nds mesmos, contudo comecamos a nos
identificar com essas caracteristicas e percebemos que os
outros membros do grupo sao como espelhos nos quais nos
refletimos e nos vemos. Porém, para nos vermos nos



defeitos dos outros sem julga-los, pura e simplesmente,
precisamos estar em guarda e sermos sinceros com nés
mesmos. Precisamos nos lembrar de que cada um de nds
esta dividido: uma parte de nés quer despertar, e a outra
parte, nossa personalidade, nao deseja isso. O grupo
representa um pacto realizado entre os “eus” de seus
membros com o objetivo de lutarem juntos contra suas
préprias “falsas personalidades”.

Quando um grupo € organizado, havera nele tanto
condicdes gerais para todos quanto condicdes individuais
para cada membro. Uma condicao geral é a de nao revelar o
gue ouvimos ou aprendemos no grupo. Nao ha nisso
nenhuma tentativa de guardar segredos ou de nos impedir
de trocarmos ideias com familiares e amigos. O ponto dessa
condicao é que ndo somos capazes de transmitir de modo
correto o que é dito no grupo e, ao transmitir ideias
erroneas, isolamos o0s demais da possibilidade de
abordarem ou compreenderem qualquer coisa relacionada
com o Quarto Caminho. A outra razao, igualmente
importante, para essa restricao é que isso serve de exercicio
para ficarmos em siléncio sobre as coisas que nos
interessam. Gostariamos de falar sobre essas coisas com
todos com quem estamos acostumados, por assim dizer, a
compartilhar nossos pensamentos. Esse € 0 mais mecanico
de todos os desejos e, nesse caso, nao falar é a abstinéncia
mais dificil de todas. Porém, se compreendermos essa
regra, ou pelo menos a seguirmos, ela serd o melhor
exercicio possivel de lembranca de si (ou autorrecordacao) e
de desenvolvimento da vontade.

n



Outra condicao aplicavel a todos os membros é que eles
precisam ser absolutamente honestos com o lider. Isso deve
ficar claro e bem compreendido. Nao percebemos até que
ponto nossa vida €é consumida pela mentira, seja
abertamente, seja pela omissdo da verdade. Somos
incapazes de ser honestos, seja com ndés mesmos, seja com
outras pessoas. Imaginamos que a opcao de dizer a verdade
cabe a nés, mas, na verdade, nao compreendemos que
aprender a sermos honestos quando necessario € uma das
coisas mais dificeis deste mundo. Portanto, teremos de
aprender como é dificil sermos honestos, sobretudo em
nosso relacionamento com o lider. Se alguém mente de
propésito para o lider, oculta algo dele ou é desonesto com
ele, a presenca dessa pessoa no grupo torna-se totalmente
indtil. Nao ser sincero com o lider é até pior do que ser mal-
educado ou rude com ele ou em sua presenca.

Uma terceira condicao geral é nao nos esquecer da razao
pela qual procuramos o grupo: para aprender e trabalhar
com nés mesmos em prol do autoconhecimento e para
aprender e trabalhar nao como achamos que isso deve ser,
mas como nos mandam fazer. Se, portanto, apés nossa
entrada no grupo, comecarmos a duvidar do lider, a criticar
0 que ele faz, por imaginar que sabemos como o grupo deve
ser conduzido, e sobretudo se formos desrespeitosos com o
lider, impacientes, rudes ou contestadores, isso pora fim, na
mesma hora, a qualquer possibilidade de trabalho de
autoconhecimento. Pois esse trabalho é possivel apenas se
todos se lembrarem de que estao la no intuito de aprender,
e nao de ensinar. Assim que alguém comeca a perder a



confianca no lider, ele e o lider nao serao mais Uteis um ao
outro. E, nessa hipdtese, € melhor a pessoa sair e procurar
outro lider ou trabalhar sem lider. Tentar trabalhar sozinho
sera perda de tempo, mas, de qualguer maneira, fard
menos mal do que mentir, ocultar a verdade ou desconfiar
do lider e contesta-lo.

Por fim, além dessas condicdes bdasicas, presume-se que
os membros do grupo precisam trabalhar seu
autoconhecimento sozinhos. Se imaginarmos que estamos
trabalhando simplesmente por fazer parte de um grupo; se
pensarmos gue nossa mera presenca é suficiente; ou, como
costuma acontecer, se acharmos que nossa participacao é
um passatempo com a intencao de fazer amigos ou algo
parecido, nao ha razao para continuarmos no grupo. E,
gquanto antes sairmos por conta prépria ou nos pedirem para
nao voltar mais, melhor para todos.

Essas condicdes basicas sao regras obrigatdrias voltadas a
todos os membros do grupo. As regras tém dois propdsitos:
primeiro, ajudam todos a evitar coisas que podem
atrapalhar e, segundo, ajudam a nos lembrarmos de nds
mesmos. Mas é comum, no inicio, que 0s membros
considerem as regras onerosas e perguntem, inclusive, se
nao é possivel eliminar uma delas ou todas. As regras
parecem ser um limite desnecessario a nossa liberdade, ou
uma formalidade entediante, e quando o lider tenta aplica-
las pensamos que ou ele nao gosta de ndés ou esta
descontente com algo que fizemos.

Na verdade, as regras sao a primeira ajuda, e a mais
importante, que os participantes obtém por trabalharem em



uma “escola”. Obviamente, as regras nao foram criadas no
intuito de nos divertirmos, de ficarmos felizes ou de facilitar
as coisas para nés. Elas existem por um Unico motivo: para
que nos comportemos “como se”, ou seja, COMO Se Nnos
lembrassemos de nés mesmos e percebéssemos como
devemos tratar as pessoas fora do trabalho, no trabalho e o
lider. Se nos lembrassemos de ndés mesmos e
compreendéssemos isso, as regras nao seriam necessarias.
Mas, como nao somos capazes de fazer isso no inicio do
trabalho, essas regras sao indispensaveis. Sem duvida, na
pratica as regras nunca sao faceis, agradaveis ou
confortaveis, e sim o oposto, a fim de que todos cumpram
seu papel. As regras sao os despertadores que acordam
quem dorme. Mas quando o despertador toca e abrimos os
olhos por um segundo, nossa primeira reacao é ficarmos
indignados, perguntando-nos se nao existe jeito de acordar
sem despertadores.

Todas essas condi¢cdes sao para grupos reais, formados no
intuito de seqguir o Quarto Caminho. No verdadeiro trabalho
de autoconhecimento, nao é permitido fomentar a paixao.
E, em grupos organizados de maneira adequada, nao se
exige fé. Pede-se apenas um pouco de confianca, apenas
por um periodo breve, até a pessoa ser capaz de constatar
o que estd ouvindo. No comeco é dificil dizer se esse
trabalho é correto, se as diretrizes recebidas sdo sensatas. E
aqui que a base tedrica do Quarto Caminho pode se mostrar
util, pois a pessoa pode julgar com maior facilidade sob a
perspectiva da teoria. Sabemos o que sabemos e o0 que nao
sabemos, e sabemos o que pode ser aprendido por meios



comuns e o que nao pode. Portanto, se aprendermos
alguma coisa nova que nao pode ser aprendida da maneira
habitual, pelos livros ou por outras fontes convencionais,
isso pode servir, até certo ponto, como indicador de que o
outro lado do Quarto Caminho, o lado pratico, também pode
estar certo. Naturalmente, porém, isso é apenas uma
indicacdo, e ndo uma garantia. E possivel que ainda
estejamos enganados.



Vil

]
UM ESTUDO PRATICO



INICIANDO A AUTO-OBSERVACAO

auto-observacao, principal método de autoestudo, exige

certa compreensao das funcdes e caracteristicas da
maquina humana. Precisamos compreender as divisdes
corretas das funcdes que observamos e ser capazes de
defini-las de modo exato e com prontidao. Além disso, essa
nao pode ser apenas uma classificacao verbal. Deve ser
uma definicao intima, por gosto, por sensacao, da mesma
forma que definimos todas as experiéncias intimas.

H& dois métodos de auto-observacao. O primeiro é a
analise, ou, mais precisamente, a tentativa de analise, pela
qual a pessoa tenta determinar as causas do que foi
observado. O segundo método é o registro, que envolve a
simples gravacdo mental do que é observado no momento.
Na auto-observacao, especialmente no comeco, a tentativa
de analise deve ser evitada a qualquer preco. A verdadeira
analise sera util apenas mais adiante, quando a pessoa ja
tiver tido a oportunidade de conhecer bem o funcionamento
de sua maquina e as leis que a governam. Como estamos,
se tentarmos analisar algum fenbmeno interno que
acabamos de observar, inevitavelmente nossas primeiras
perguntas serdao: “O que é isto? Por que isto esta
acontecendo desta maneira e nao de outra?”. Feitas essas
perguntas, invariavelmente comecaremos a procurar



respostas para elas e pararemos de observar. Evidencia-se,
assim, que a observacao e as tentativas de andlise nao
podem acontecer ao mesmo tempo.

Mesmo nao levando isso em conta, a analise isolada de
fendmenos internos, sem o conhecimento das leis gerais
gque 0Ss regem, é uma total perda de tempo. Antes,
precisamos acumular uma quantidade suficiente de material
mediante “gravacao”, isto é, o registro dos resultados da
observacao direta do que esta acontecendo em um dado
momento. A analise sbé se torna possivel quando ja
acumulamos certa quantidade de material e quando, ao
mesmo tempo, as leis foram compreendidas, pelo menos
até certo ponto.

Para fazer a auto-observacao, precisamos comecar do
comeco. Todas as nossas experiéncias anteriores — 0s
resultados de tentativas anteriores de auto-observacao —
precisam ser deixadas de lado. Embora possam conter um
material valioso, elas se baseiam em divisdes erradas das
funcbes e, em si, estao divididas erroneamente. De nada
nos servem, pelo menos no comeco do autoestudo. Com o
tempo, iremos aprender a extrair e a usar o que é valioso
para nossa experiéncia. Desde o inicio, porém, precisamos
comecar a auto-observacao como se nunca a tivéssemos
feito, como se féssemos absolutamente desconhecidos de
nds mesmos.

A observacao deve comecar pela divisao de funcdes. A
atividade da maquina humana pode ser dividida em trés
grupos claramente definidos, cada qual controlado por seu
préprio centro. Ao nos observarmos, ¢é importante



diferenciar as trés funcdes basicas e compreender que todo
fendbmeno estd relacionado com uma ou outra dessas
funcdes. E crucial que, ao comecarmos a nos observar,
compreendamos que as funcdes sao distintas entre si, ou
seja, que compreendamos o0 que significa atividade do
pensamento, do sentimento e do movimento. E, ao
observar, devemos tentar determinar imediatamente a que
grupo ou centro pertence o fendbmeno observado.

Para algumas pessoas, € dificil entender a diferenca entre
pensamento e sentimento; outros tém dificuldade em
entender a diferenca entre sentimento e sensacao. De modo
geral, podemos dizer que a funcao-pensamento sempre
opera por meio da comparacao, isto &, as conclusdes
intelectuais sao fruto da comparacao. Sentir e perceber
sensorialmente, por outro lado, nao sao funcdes racionais.
Elas nao se comparam, apenas definem uma impressao
dada por seu aspecto — que pode ser agradavel ou
desagradavel, de uma forma ou de outra — ou por sua
percepcao sensorial, como cor, sabor ou odor. Além disso,
as sensacdes podem ser indiferentes — nem agradaveis,
nem desagradaveis. Na sensacao de “papel branco” ou
“lapis vermelho”, nao ha nada baseado de modo exclusivo
na cor que seja intrinsecamente agradavel ou desagradavel.
Mas a funcao-sentimento, a emocao, é sempre agradavel ou
desagradavel; nao existe emocao indiferente.

A dificuldade em diferenciar as funcdes aumenta pelo fato
de o funcionamento dos centros variar muito de pessoa
para pessoa. Algumas percebem sobretudo com a mente,
outras com o sentimento e outras por meio da sensacao.



Infelizmente, € muito dificil, se nao impossivel, pessoas com
modos diferentes de percepcao compreenderem-se
mutuamente, pois volta e meia usam nomes diferentes para
a mesma coisa ou 0 mesmo nome para coisas diferentes.
Além disso, pode haver combinacbes de modos de
percepcao: uma pessoa percebe o mundo por meio do
pensamento e da sensacao, outra por meio do pensamento
e do sentimento, e assim por diante. Cada modo de
percepcao implica necessariamente um modo especifico de
reagir aos eventos externos. O primeiro resultado é que, de
modo geral, nao nos entendemos mutuamente; o segundo é
gque nao nos entendemos. Com frequéncia, a pessoa
acredita que seus pensamentos ou suas percepcoes
mentais sao seus sentimentos, que seus sentimentos sao
seus pensamentos ou, 0 que é mais comum, que suas
sensacoes sao seus sentimentos.

Conforme aprendemos ao estudar os centros, lado a lado
com seu funcionamento correto observaremos seu
funcionamento errado, situacao em que um centro faz o
trabalho de outro — por exemplo, quando o centro do
pensamento tenta sentir ou finge sentir, o centro do
sentimento tenta pensar ou o centro do movimento tenta
pensar e sentir. O fato de o centro do sentimento tentar
realizar o trabalho do pensamento provoca afobacao ou
nervosismo desnecessarios em uma situacao que, ao
contrario, requer um juizo calmo e deliberacao. O centro do
pensamento que atua no lugar do centro do sentimento leva
deliberacao e insensibilidade a uma situacao na qual se
requer uma decisao rapida, baseada em sutileza e nuance.



Nesses casos, 0 pensamento é simplesmente lento demais e
nao consegue compreender as gradacoes do sentimento. Do
mesmo modo, a mente nao sabe apreciar sensacées, como
se estivesse morta para elas, e nao é capaz de controlar ou
mesmo de acompanhar nossos movimentos. Por fim, o
centro do movimento que funciona no lugar do pensamento
produz, por exemplo, leituras ou audicdbes mecanicas, assim
como ocorre ao lermos ou ouvirmos palavras sem
compreender seu significado. Isso costuma acontecer
quando a atencao que deveria orientar o pensamento estd
ocupada com outra coisa, e o0 centro do movimento tenta
substitui-la. Esse tipo de substituicao torna-se habitual com
facilidade, pois o centro do pensamento tende a ficar
distraido nao com pensamentos ou contemplacdes uteis,
mas com devaneios e com o0 jogo da imaginacao. A
observacao dessas atividades ¢é parte importante do
autoestudo.

A “imaginacao” é a principal fonte do funcionamento
errbneo dos centros. Embora cada centro tenha sua prépria
forma de imaginacao e de devaneio, como regra geral tanto
o centro do movimento quanto o do sentimento tendem a
usar o pensamento para essa finalidade. Como o “devaneio”
jd atende as suas propensodes, o centro do pensamento se
contenta em se colocar a disposicao dos outros. A tendéncia
dos centros ao devaneio deriva em parte da preguica do
pensamento, o qual evita trabalhos dirigidos a uma meta
especifica. Deriva ainda das tendéncias correspondentes
dos centros do sentimento e do movimento em recriarem e
manterem vivas as experiéncias, agradaveis ou



desagradaveis, reais ou “imaginadas”. A imaginacao e o
devaneio sao exemplos do funcionamento errébneo do centro
do pensamento.

Depois da imaginacdao, o proximo tema da auto-
observacao sao os habitos, de modo geral. Toda pessoa
adulta é constituida de habitos, embora a maioria nao
perceba isso. Os trés centros estao repletos de habitos, e
jamais nos conheceremos enquanto nao estudarmos todos
eles. Isso é particularmente dificil porque, para ver e
“registrar” esses habitos, primeiro precisamos nos livrar
deles, nem que seja por um momento. E impossivel
observar um hdabito enquanto nos encontramos a sua
mercé, mas tudo de que precisamos a fim de sentir e ver
um habito é lutarmos contra ele, por menos eficientes que
sejamos nisso. Se quisermos observar nossa forma de
caminhar, nao teremos sucesso se continuarmos a caminhar
da maneira habitual. Mas, se compreendermos gue nossa
maneira habitual é constituida de certos habitos — por
exemplo dar passadas com certa extensao, caminhar com
certa velocidade, e assim por diante —, poderemos mudar
iISSO com passadas maiores ou menores, caminhando mais
depressa ou mais devagar, aprendendo a nos observar e
estudar no ato de caminhar. Se quisermos nos observar
escrevendo, teremos de perceber como costumamos
segurar a caneta e depois tentar segura-la de outra
maneira. E assim que a auto-observacdo se torna possivel.
No intuito de nos observarmos, precisamos andar de forma
diferente da habitual, sentar em posicdes inusitadas, ficar
em pé quando normalmente nos sentariamos, nos sentar se



normalmente féossemos ficar em pé e usar a mao esquerda
em vez da direita, ou vice-versa. Tudo isso permite que nos
observemos, em especial no tocante aos habitos e as
associacoes do centro do movimento.

Na esfera das emocodes, € muito Util tentarmos lutar
contra o habito de manifestar imediatamente todas as
nossas emocoes desagradaveis. Muitos, por exemplo, tém
dificuldade de guardar seus comentarios sobre um clima
feio e mais dificuldade ainda de ficar em siléncio ao
perceber que alguém esta violando seu senso de justica ou
de equidade. Além de sua utilidade como método de auto-
observacao, a Iluta contra a expressao de emocoes
desagradaveis tem outro significado. Trata-se de um dos
poucos casos em que podemos de fato nos transformar e a
nossos habitos sem criarmos outros habitos indesejaveis. A
auto-observacao e o0 autoestudo, portanto, deveriam
comecar, acima de tudo, pela luta contra a expressdo de
emocoes desagradaveis.



PENSAMENTO FORMATIVO

o estudo pratico por meio da auto-observacao, é
N importante compreender a natureza da funcao
chamada de “pensamento”, que é a parte mecanica do
centro de pensamento e o centro de gravidade de nossa
personalidade.

Nossos centros de pensamento, sentimento e movimento
sao, em si, cérebros animados e vivem como animais
incorporados em um mesmo corpo, cada cérebro atuando
como um fator de movimento. Esses cérebros estao
conectados uns aos outros, mas sua intercomunicacao
depende da forca relativa de suas associacdes. Apenas
guando um estimulo for suficientemente forte em um centro
é gue ele evocard uma associacao correspondente em outro
e, mesmo assim, so se o estimulo tiver uma velocidade ou
uma intensidade especificas, ja estabelecidas em nés.

O centro de gravidade da personalidade nao é animado, é
apenas um aparato para o pensamento, localizado na
cabeca. As conexdes entre esse “aparato formativo” e os
centros sao abertas e diretas, e todas as associacdes o
alcancam. Cada estimulo local nos centros — cada
associacao — provoca associacbées no aparato. Mas a
matéria do aparato é inanimada. O aparato é apenas uma



maquina, assim como um teclado com letras que transmite
cada impacto.

A melhor maneira de ilustrar o aparato formativo é por
analogia. Imagine o escritério de uma fabrica com sua
secretaria. Cada documento que chega passa por essa
pessoa, cada cliente que surge dirige-se a ela, que responde
a tudo. As respostas dadas sao qualificadas pelo fato de
essa pessoa ser apenas uma funcionaria. Ela nao conhece
nada mas tem instrucdes, livros, arquivos e dicionarios nas
prateleiras. Se tiver fontes nas quais buscar uma
informacao especifica, ela o faz e responde de acordo com
essas fontes. Se nao tiver, nao o faz.

Essa fabrica tem quatro sécios ou diretores que se sentam
em quatro salas diferentes, embora nao permanecam nelas
na maior parte do tempo. Esses diretores comunicam-se
com o mundo exterior por intermédio da secretaria. Estao
ligados com seu escritorio por meio de telefones. Se um
deles liga e diz algo, a secretaria precisa repassar a
informacao. Mas cada um dos quatro diretores usa um
cédigo diferente, e todos estao de acordo com isso. Quando
um deles envia uma mensagem para ser transmitida, a
secretaria precisa decodifica-la antes de transmiti-la. No
escritério ha diversos formuldrios e materiais acumulados
ao longo dos anos. Dependendo do diretor envolvido, ela
consulta um livro, decodifica a mensagem e a transmite.

Se os diretores quiserem conversar entre eles, nao ha
meio de comunicacao direta. Eles estdao conectados por
telefone, mas este sé funciona quando o clima estd propicio
e em condicdoes calmas e silenciosas, 0 que raramente



acontece. Como essas condicdoes sao raras, os diretores
mandam mensagens por meio da central, isto &, o escritério
da secretaria. Como cada um deles tem seu préoprio cédigo,
a tarefa da secretdria é decodificar e recodificar as
mensagens. Os diretores se comunicam com as pessoas de
fora do escritério do mesmo modo. Tudo que entra ou sai
precisa ser decodificado, recodificado e depois
encaminhado ao destino. As correspondéncias que chegam
para cada diretor sao encaminhadas com o cddigo
apropriado. Mas, volta e meia, a secretdria se engana e usa
o cédigo errado. O diretor recebe a mensagem e nao
entende nada. Por isso, a decodificacao e a recodificacao
dependem dessa funcionaria, que nao tem interesse nos
negdécios ou relacionados a eles. Assim que termina o
expediente, ela vai para casa. Sua capacidade de
decodificacao depende de sua educacao, e esta varia de
pessoa para pessoa. Uma secretaria pode ser tola, a outra
pode ser uma boa funciondria. H4 uma rotina estabelecida
no escritério, que a secretaria segue. Se certo cddigo se
fizer necessario, ela encontra um ou outro formulario que
esteja a mao. Para cada tipo de pesquisa, ha etiquetas
prontas que ela afixa imediatamente.

Esse € um quadro aproximado do estado de coisas em
nossa organizacao interior. O escritério é nosso aparato de
formacao, e a secretaria representa nossa educacao, nossos
pontos de vista mecanicos, os clichés localizados, as teorias
e opinides que se formaram automaticamente em nds. A
secretaria nao tem nada em comum com o0s centros €, na
verdade, nem com o aparato formativo. Ela so trabalha 4. A



educacao nao tem nada a ver com os centros. Uma crianca
é educada assim: “Se alguém apertar sua mao, vocé deve
agir desta forma”. Isso é puramente mecanico — neste
caso, vocé deve fazer isto. E, uma vez isso estabelecido,
assim permanecera. Com o adulto € a mesma coisa. Se
alguém pisa em nosso calo, ndés reagimos sempre da
mesma maneira. Adultos sao como criancas, e criancas sao
como adultos — todos reagem. A maquina funciona e ira se
manter funcionando do mesmo modo nos préximos mil
anos.

Com o tempo, uma grande quantidade de etiquetas se
acumula nas prateleiras do escritério. Quanto mais a pessoa
viver, mais etiquetas haverd no escritério. Em sua
organizacao, todas as etiquetas semelhantes ficam em um
mesmo arquivo. Assim, quando uma consulta chega, a
secretaria comeca a procurar uma etiqueta apropriada. Para
isso, ela deve tirar o arquivo, estuda-lo e folhea-lo até
encontrar a etiqueta adequada. Muito ird depender da
organizacao da secretaria e de como ela mantém os
arquivos. Algumas secretarias sao metddicas, outras nao.
Algumas mantém as etiquetas em ordem, outras nao. Uma
pode colocar uma consulta no arquivo errado, outras nao.
Uma encontra etiquetas com facilidade, outra as procura
por um longo tempo e as mistura enquanto procura. O que
chamamos de pensamentos nada mais sao do que essas
etiquetas saidas do arquivo. O que chamamos de
pensamento nao é o pensar. Nés nao pensamos. Temos
etiguetas diferentes: curtas, abreviadas, longas — mas sao



apenas etiquetas. Todo esse caos € o que chamamos de
No0ssos pensamentos.

Ao mesmo tempo, a parte do aparato formativo, a pessoa
tem pensamentos. Todo centro pensa. Esses pensamentos
chegam ao aparato formativo como estimulos e sao
reconstruidos de modo mecanico. Isso é o que acontece nos
melhores casos, pois, como regra geral, alguns centros mal
conseguem comunicar com precisao seus pensamentos ao
aparato formativo. Em virtude de conexdes defeituosas, ou
as mensagens nao sao transmitidas ou sao distorcidas. Mas
iSSO Nnao prova a auséncia de pensamento. Todos os centros
funcionam continuamente. Ha pensamentos e associacdes,
mas estes nao chegam ao aparato formativo e, por isso, nao
sao manifestados. Tampouco sao enviados em outra direcao
— isto é, do aparato formativo para os centros — e, pelo
mesmo motivo, nao podem chegar la vindos do exterior.

Os centros sao os mesmos em todas as pessoas. As
diferencas entre as pessoas estao apenas na quantidade de
material contido nos centros e nas conexdes entre eles.
Algumas pessoas tém mais, outras menos. Cada uma nasce
como um armario ou um depdsito vazio, mas ai o material
comeca a se acumular. A maquina funciona do mesmo
modo em todos, e as propriedades dos centros sao as
mesmas, mas, em virtude de sua natureza e das condicoes
da vida, os vinculos ou as conexdes entre os centros diferem
em graus de sensibilidade. A conexao mais rustica e mais
acessivel é aquela entre o centro do movimento e o aparato
formativo. Essa conexao é a mais “audivel”, como um
grande cano, e é a que se forma e a que se preenche mais



rapidamente. A segunda é a conexao com o centro do sexo.
A terceira é a conexao com o centro do sentimento, e a
guarta é a conexao com o centro do pensamento.

A quantidade de material acumulado e o grau de
sensibilidade dessas conexdes fica nessa gradacao. A
primeira conexao com o0 centro do movimento existe e
funciona em todos, recebendo e manifestando associacoes.
A segunda conexao, aquela com o centro do sexo, existe na
maioria das pessoas. Consequentemente, a maioria passa a
vida apenas com esses dois centros — todas as nossas
percepcdes e manifestacdées originam-se nesses centros e
seguem por meio deles. Aqueles cujo centro do sentimento
esta conectado com o aparato formativo sdao minoria, e
todas as suas percepcdes e manifestacdes seqguem por meio
deles. Mas ha pouquissimas pessoas nas quais a conexao
com o centro do pensamento funciona.



COMECANDO PELAS PEQUENAS
COISAS

auto-observacao e 0 autoestudo, realizados

corretamente, podem nos fazer perceber que ha algo de
errado com nossa maguina e com nossas funcdes em seu
estado normal. Percebemos que estamos adormecidos e
que, por causa disso, vivemos e trabalhamos em uma
pequena parte de nés mesmos. A grande maioria de nossas
possibilidades nao é concretizada, a grande maioria de
nossos poderes nao é desenvolvida. Sentimos que nao
obtemos da vida tudo o que ela tem a oferecer em funcao
de defeitos funcionais especificos de nossa maquina, a qual,
em seu estado de sono, nao consegue receber impressoes.
A ideia de autoestudo assume novo sentido. Vemos cada
funcao tal como é agora, e como poderia ou deveria ser, e
nos perguntamos se vale a pena nos estudarmos assim
como somos neste momento. A auto-observacao nos leva a
compreender que precisamos mudar.

E, ao nos observarmos, percebemos que a propria auto-
observacao produz certas mudancas em n0SS0S pProcessos
interiores. Comecamos a compreender que a auto-
observacao é um instrumento de automudanca, um meio de
despertar. Ao nos observarmos, lancamos, por assim dizer,



um raio de luz sobre processos interiores que até entao
funcionaram na escuridao. Sob a influéncia dessa luz, os
préprios processos comecam a mudar. Hd muitos processos
psiquicos que s@ ocorrem no escuro. Até uma débil luz de
consciéncia basta para transformar completamente o
carater de um processo e para tornar impossiveis muitos
processos.

A auto-observacao é possivel apenas depois de nos
tornarmos atentos. Precisamos admitir que nao temos
atencao e tentar obté-la. Para isso, precisamos comecar
pelas pequenas coisas. Um aspirante a pianista, por
exemplo, s6 consegue aprender aos poucos. Se gquisermos
tocar alguma musica sem praticar antes, nunca chegaremos
a tocar de verdade. Nossas interpretacdées serao
cacofbnicas e farao sofrer nossos ouvintes. Isso também
acontece com a vivéncia de ideias psicolégicas: a fim de
compreender qualquer coisa, precisamos praticar muito.
Antes, precisamos tentar realizar pequenas coisas. Se
comecgarmos almejando grandes coisas, nunca
conseguiremos nada, e nossas manifestacbées serao como
melodias cacofbnicas, fazendo com que as pessoas Nnos
detestem.

A fim de fazer o que é dificil, antes precisamos aprender o
que é facil e admitir que existem dois tipos de acao — a
acao automatica e a acao segundo uma meta. Precisamos
escolher algo simples que hoje nao conseguimos fazer e
tornar sua realizacao nossa meta, nosso Deus. Nao
podemos deixar que nada interfira — nossa Unica meta é
essa. Entao, se conseguirmos atingir essa meta, seremos



capazes de assumir tarefas maiores. Hoje temos um apetite
anormal por coisas que sao grandiosas demais para nés.
Nunca conseguimos realizar essas coisas. E esse apetite nos
impede de fazer as pequenas coisas que poderiamos
realizar. Temos de destruir esse apetite e esquecer as coisas
grandiosas. Precisamos fazer da luta contra esses habitos a
nossa meta.

Em nossas relacbes com outras pessoas, precisamos
admitir que tolerar as manifestacdes alheias é importante, a
Ultima coisa para nds. Apenas o homem perfeito ou a
mulher perfeita conseguem fazer isso. Logo, comecamos
almejando a capacidade de suportar a manifestacao de uma
pessoa que hoje nao conseguimos suportar sem reagir. Se
eu “quiser” — ou seja, se “tiver vontade” — eu “posso”.
Sem “vontade”, nunca “posso”. A vontade é a coisa mais
poderosa do mundo. A principal causa de nossa fraqueza é
nossa incapacidade de aplicar a vontade simultaneamente a
nossos trés centros. Com a vontade consciente, tudo pode
acontecer.

Nao temos energias para cumprir metas voluntarias,
porque todas as nossas forcas, adquiridas a noite em nosso
estado passivo, sao usadas em manifestacdes negativas.
Elas sao manifestacdbes automaticas, o oposto de
manifestacdées voluntdrias, positivas. Para o0s que
conseguem se lembrar automaticamente da meta mas nao
tém forcas para realiza-la, ha um exercicio que pode ajudar.
Figue sentado sozinho por, pelo menos, uma hora. Relaxe
todos os musculos. Permita que as associacdes surjam, mas
nao se deixe absorver por elas. Diga-lhes: “Se vocé me



permitir fazer o que quero fazer agora, mais tarde irei
satisfazer seus desejos”. Olhe para as associacdées como se
elas pertencessem a outra pessoa, a fim de nao se
identificar com elas. No final dessa hora, pegue uma folha
de papel e escreva ali a sua meta. Faca desse papel o seu
Deus — tudo o mais nao significa nada. Leia sua meta de
maneira constante, todos os dias. Desse modo, ela ira se
tornar mesmo sua, uma parte de vocé no comeco,
intelectualmente; mais tarde, de fato. Dedicar-se a uma
meta voluntaria e realizd-la confere magnetismo e a
capacidade de “fazer”.



IDENTIFICACAO

ma caracteristica fundamental de nossa atitude para
com ndés mesmos e com nosso ambiente é nossa
constante “identificacao”, nossa tendéncia a nos
“fundirmos” com o que desejamos, com o0 que chama a
nossa atencao ou o que desperta nossa imaginacao em
determinado momento. A “identificacao” é tao presente
que, para fins de observacao, é dificil separa-la de qualquer
outra coisa. Estamos sempre nos identificando com algo, a
Unica coisa que muda é o objeto de nossa identificacao.
Identificamo-nos com um pequeno desafio a nossa frente e
nos esquecemos por completo da meta original que
queriamos cumprir. Ildentificamo-nos com um Unico
pensamento e nos esquecemos de outros pensamentos, ou
com uma Unica emocao ou humor e nos esquecemos do
conjunto mais amplo de emocdes e de humores. Isso
acontece o tempo todo quando trabalhamos com nds
mesmos. ldentificamo-nos tanto com metas individuais que
deixamos de ver a floresta e enxergamos apenas as
arvores. Duas ou trés delas que estejam mais préximas de
nds representam a floresta toda.
A “identificacao” é um de nossos inimigos mais insidiosos,
pois ela estd em toda parte e nos engana justamente
quando pensamos estar lutando com ela. E particularmente



dificil nos livrar dessa identificacao, porque é natural nos
identificarmos mais com as coisas que mais nos interessam,
aquelas as quais dedicamos tempo, esforco e atencao. As
Unicas formas de nos libertarmos dessa identificacao é nos
manter constantemente em guarda e nao termos pena de
nds mesmos, ou seja, estarmos prontos para contemplar
sem medo todas as formas sutis e ocultas que a
identificacao pode assumir.

E necesséario nos dedicar ao estudo da identificacdo até
chegarmos as suas raizes em nds mesmos. Parte do que
torna sua presenca tao dificil € que costumamos vé-la como
uma caracteristica positiva. Chamamo-la de “entusiasmo”,
“paixaon”, “inspiracao” ou o que for e achamos que apenas
nesse estado podemos produzir um bom trabalho. Sem
duvida, isso é ilusério. A identificacao acaba nos impedindo
de fazer qualquer coisa que tenha um pingo de sensatez.
Devemos mudar de imediato essa visao positiva se
quisermos mesmo compreender o significado desse estado:
ele transforma a pessoa em uma coisa, um pedaco de
carne; priva-a da menor semelhanca com o ser humano que
ela pode ter. No Oriente, quando as pessoas fumam haxixe
e outras drogas, nao raro o homem se identifica tanto com
seu cachimbo que comeca a pensar que ele é um cachimbo.
Nao é piada, é fato — para a pessoa, ela se transformou
mesmo em um cachimbo. Isso é identificacao. E, para isso,
é totalmente desnecessario o haxixe ou o O6pio. Veja a
maneira Como as pessoas se comportam em lojas, teatros e
restaurantes, ou como se identificam com palavras quando
discutem ou tentam provar alguma coisa, em especial



gquando nao sabem do que estao falando. Tornam-se a
cupidez ou o desejo, ou tornam-se palavras, até nao restar
mais nada delas mesmas.

A identificacdao é o principal obstaculo a autorrecordacao,
pois a pessoa que se identifica nao consegue se lembrar de
si mesma. A primeira etapa para a autorrecordacao consiste
em ndo nos identificarmos. Mas, para fazermos isso,
primeiro precisamos parar de nos identificarmos com nds
mesmos, parar de nos chamar de “eu” o tempo todo.
Precisamos nos lembrar de que ha dois elementos em nés.
H& aquele que somos — ou seja, o “eu” em nés — e ha
outra pessoa, a qual precisamos enfrentar e dominar caso
queiramos conseqguir alguma coisa. Enquanto nos
identificarmos ou formos  suscetiveis de sermos
identificados, seremos escravos de tudo que acontece
conosco. “Liberdade” significa, antes de qualquer coisa,
estarmos livres da identificacao.

Depois dos modos gerais de identificacao, temos de
estudar um tipo especifico: a identificacao com as pessoas,
gue assume a forma da consideracao; isso significa estima-
las, leva-las em conta. Ha varias formas de “consideracao”.
A mais comum é levar em conta o0 que 0s outros pensam a
nosso respeito, como nos tratam, que tipo de atitude
parecem ter conosco. Preocupamo-nos sempre com a
hipdtese de nao sermos estimados, de os demais nao serem
suficientemente gentis e educados conosco. Tudo iSso nos
atormenta, nos faz pensar e ficar desconfiados.
Desperdicamos uma energia imensa nessas suposicdées ou
elucubracoes e desenvolvemos uma atitude desconfiada e

n



hostil para com os outros. Preocupacdes triviais, por
exemplo a forma como alguém nos olhou e o que pode ter
pensado ou dito a nosso respeito, assumem uma
importancia imensa para nds. Toda essa consideracao é
uma mera forma de identificacao, totalmente baseada em
nossas demandas internas, em nossos “requisitos”. No
intimo, “exigimos” que todos percebam como somos
notaveis, e todos devem expressar de modo constante seu
respeito, sua estima e admiracao por nds, por nosso
intelecto, nossa sagacidade, originalidade, aparéncia e
nossas demais qualidades. Esses requisitos, por sua vez,
baseiam-se em uma nocao absolutamente fantasiosa a
nosso respeito, tal como a que acomete com frequéncia
pessoas de capacidade ou aparéncia modestas. Escritores,
atores, musicos, artistas e politicos, por exemplo, sao,
guase sem excecao, pessoas doentes. Do que sofrem?
Primeiro, de uma opiniao exaltada a seu préprio respeito;
depois, de requisitos e, por fim, de consideracao, isto é,
estao prontos e preparados de antemao para se ofenderem
a menor falta de compreensao ou de admiracao que
perceberem em outras pessoas.

Até agora, falamos de “consideracao interna”, ou seja, a
identificacdo com os outros. Seu oposto é a “consideracao
externa”, que também pode servir para combaté-la. A
consideracao externa baseia-se em uma atitude
completamente diferente em relacao as pessoas e envolve
a adaptacao a seus requisitos e fraguezas. Com a
consideracao externa, fazemos o que facilita a vida para nés
e para os outros. A consideracao externa exige tanto o



conhecimento das pessoas, de seus gostos, habitos e
preconceitos, como um elevado grau de autocontrole. Volta
e meia, desejamos sinceramente dizer a alguém o que
pensamos ou sentimos de fato a seu respeito. Se somos
fracos, cedemos e justificamos as consequéncias
desagradaveis dizendo que nao queriamos mentir nem
fingir, que queriamos ser honestos. Depois, convencemo-
nos de que a situacao foi culpa da outra pessoa, que na
verdade queriamos leva-la em consideracao, sem discutir,
deixando-a fazer as coisas a seu modo. Mas a outra pessoa
nao quis nos levar em consideracao, o que impossibilitou
um acordo. E uma tendéncia humana comum comecar com
uma béncao e terminar com uma maldicao. Comecamos
decidindo nao considerar os demais e acabamos culpando-
0S por nao nos levarem em consideracdao. Esse é um
exemplo de como a consideracao externa passa para a
consideracao interna. Se nos lembrarmos de n6s mesmos,
porém, também iremos nos lembrar de que as outras
pessoas sao maquinas, assim como nés. E iremos entrar em
sua posicao, colocarmo-nos em seu lugar, sermos mais
capazes de compreender e de sentir o que pensam e
sentem. Se pudermos fazer isso, nossos relacionamentos
ficarao mais faceis.

A consideracao externa adequada é uma parte importante
de nosso trabalho. Nao raro, as pessoas compreendem
muito bem a necessidade de consideracao externa em suas
vidas, ao mesmo tempo que a negligenciam no trabalho
com o0s demais. Presumimos que, por estarmos nesse
trabalho, temos o direito de nao levar em conta a



consideracao externa. Porém, a verdade é justamente o
oposto disso. Nesse trabalho, ou seja, em um trabalho
pessoal bem-sucedido, precisamos de dez vezes mais
consideracao externa do que na vida cotidiana. Apenas pela
consideracao externa é que podemos mostrar a valoracao e
a compreensao desse trabalho, o que, por sua vez,
determina os resultados obtidos.



MENTINDO PARA SI MESMO

olta e meia, pensamos com ingenuidade que podemos

fazer — e essa é a conviccao mais dificil de nos
livrarmos. Nao compreendemos a complexidade de nossa
estrutura e nao percebemos que cada esforco, mesmo com
0os resultados aguardados, produz milhares de efeitos
inesperados e, as vezes, indesejados. Esquecemo-nos
principalmente de que nao estamos comecando do zero,
com uma maquina nova, limpa. Atras de nds, hd muitos
anos de uma vida desorientada, estlpida, na qual cedemos
as nossas fraguezas, fechamos o0s olhos para nossos erros,
esforcamo-nos para evitar todas as verdades desagradaveis
e mentimos constantemente a ndés mesmos, justificando-
nos e culpando os outros. Nao podemos impedir que isso
afete nossa maquina. Ela passou a nao funcionar bem e
precisou ser modificada artificialmente a fim de se adaptar
a seu modo errébneo de funcionamento. Essas modificacoes,
que podem ser chamadas de “amortecedores”, procuram
frustrar todas as nossas boas intencdes.

Os “amortecedores” sao como as pecas que interligavam
0s vagoes de trem no intuito de reduzir o impacto quando
se aproximavam uns dos outros. Sem amortecedores, 0
impacto de um vagao contra outro seria insuportavel e até
perigoso para oS passageiros a bordo. Os amortecedores



suavizavam os efeitos desse tipo de impacto, tornando-o
imperceptivel. Os mesmos aparatos sao encontrados no
homem, criados nao pela natureza, mas por nés mesmos,
embora de forma involuntaria. Desenvolveram-se como
resultado da massa de contradicoes que hd em ndos —
opinides, sentimentos, simpatias, palavras e acdes
contraditorias. Se tivéssemos de sentir todas as
contradicdoes que temos, nao conseguiriamos viver e agir
com a mesma calma e complacéncia com que vivemos.
Haveria atrito e inquietacao sem cessar. No entanto, com a
ajuda dos “amortecedores”, podemos deixar de sentir as
contradicdes e evitar o impacto perturbador de visoes,
emocoes e palavras contraditorias. Eles facilitam a vida.
Mas os amortecedores impossibilitam o desenvolvimento
interno, tendo em vista que reduzem os impactos e que s6
0s impactos conseguem nos tirar do estado em que vivemos
— ou seja, fazer-nos despertar. Os amortecedores embalam
o0 sono, dando-nos uma sensacao agradavel de conforto, de
que tudo estd bem, de que nao ha contradicdes e que
podemos dormir em paz.

Os amortecedores tém um papel importante na relacao
entre personalidade e esséncia. Um momento muito
importante de nosso trabalho é aquele no qual comecamos
a distinguir nossa personalidade de nossa esséncia. Nosso
“eu” verdadeiro, nossa individualidade, s6 pode surgir de
nossa esséncia. Mas ha obstaculos para esse crescimento
em nossa personalidade, que esta sempre exercendo
pressao sobre a esséncia. A fim de que o crescimento
interno tenha inicio, a personalidade precisa ficar passiva e



a esséncia, ativa. Isso acontece apenas se 0s
amortecedores forem abrandados ou removidos, pois 0s
amortecedores é que permitem a personalidade subjugar a
esséncia.

Gracas aos amortecedores, estamos sempre “certos”.
Logo, eles nos ajudam a nao sentir a “consciéncia”. Na vida
cotidiana, esse conceito é entendido de forma simplista —
como se tivéssemos uma consciéncia. Na verdade,
“consciéncia”, na esfera dos sentimentos, € o que o
conceito “percepcao” representa na esfera mental. E, assim
como nao temos percepcao, nao temos consciéncia.
Percepcao é o estado no qual a pessoa sabe, ao mesmo
tempo, tudo o que sabe em geral e vé quao pouco sabe de
fato e quantas contradicbées abriga em seu conhecimento.
Consciéncia é o estado no qual a pessoa sente, ao mesmo
tempo, tudo que sente ou pode sentir de modo geral. Temos
incontaveis sentimentos contraditérios, que vao desde um
senso profundamente arraigado de nossa prépria
insignificancia e todos os tipos de medo até os mais
ridiculos sentimentos, como orgulho, arrogancia e
autossatisfacao. Vivenciar tudo isso ao mesmo tempo nao
seria apenas doloroso: seria literalmente insuportavel. Se,
de repente, a pessoa sentisse todas essas contradicdes ao
mesmo tempo, compreendesse que ama tudo o que detesta
e detesta tudo o que ama, que mente ao dizer a verdade e
diz a verdade quando mente, e se pudesse sentir a
vergonha e o horror nisso tudo, isso seria vivenciar o estado
de “consciéncia”. Ninguém consegue viver nesse estado.
Felizmente para nossa paz de espirito e nosso sono, esse



estado é muito raro, e nao corremos o risco de acordar
subitamente para ele, gracas aos amortecedores
desenvolvidos desde a mais tenra infancia.

Entretanto, a consciéncia é o fogo que pode, sozinho,
forjar a unidade que almejamos. O despertar é possivel
apenas para os que o desejam e o buscam, para os que
estao prontos a lutar longa e persistentemente a fim de
obté-lo. Para isso, é preciso sair e enfrentar todos os
sofrimentos internos que surgem quando sentimos nossas
contradicoes, logo que a consciéncia desperta. Como temos
uma multidao de “eus” contraditérios, até um despertar
momentaneo da consciéncia pode acarretar sofrimentos.
Esses momentos podem se alongar caso a pessoa hao
resista ou nao se afaste deles por medo, aceitando-os e
tentando prolonga-los. Entao, certa alegria sutil, um
prenincio de “consciéncia tranquila”, participard cada vez
mais da experiéncia. Quando nao ha contradicdes, a
consciéncia nao envolve sofrimento; ela traz um tipo
totalmente novo de alegria, algo que nao conseguimos
compreender.

O conceito de “consciéncia” nao tem nada em comum
com o conceito de “moralidade”, o qual presume que temos
certo poder de decisao sobre nossas acdes. A moral baseia-
se nos amortecedores. Na vida cotidiana, a verdade nao
tem valor moral. Nunca conseguimos nos ater a uma uUnica
verdade. Nossa verdade muda. Se nao muda durante certo
tempo, isso se deve simplesmente ao fato de ela estar
sendo mantida pelos amortecedores. Além disso, nunca
conseguimos falar a verdade. As vezes, “algo fala” a



verdade; as vezes, “algo fala” uma mentira. Como
consequéncia, nossa nocao de certo e de errado é indtil,
pois nossa verdade e nossa falsidade nao dependem de nés,
mas do acaso, de uma casualidade. Isso também se da com
nossas palavras, nossos pensamentos e sentimentos. No
intuito de compreendermos o que é verdadeiro e o que é
falso na vida, antes precisamos compreender o que é falso
em ndés mesmos, as constantes mentiras que nos dizemos o
tempo todo.



Vil

]
UM ESTUDO PRATICO



UMA OBSERVACAO DIFERENTE

Os pontos de partida da auto-observacao sao os seguintes:

1. Ndo somos um.

2. Nao temos controle sobre ndés mesmos. Nao
controlamos nosso préprio mecanismo.

3. Nao nos lembramos de nés mesmos. Se uma pessoa diz
“Estou lendo um livro” e nao sabe que esta lendo, é uma
coisa. Mas quando ela estd consciente de que “eu” esta
lendo, isso é autorrecordacao.

Se nos observarmos de maneira correta, descobriremos
muito sobre nosso ser e sobre nossa existéncia. Em primeiro
lugar, aprenderemos, de forma incontroversa, que tudo que
fazemos, pensamos, sentimos e dizemos é o resultado de
influéncias externas e que nada vem de ndés mesmos.
Veremos e compreenderemos que, na verdade, nada mais
somos do que autdbmatos, cujas acdes sao ditadas por
estimulos externos. Em suma, perceberemos nossa total
mecanicidade. Conosco, tudo é “feito”; ndos nao “fazemos”
nada. Somos maquinas controladas por choques acidentais
vindos do exterior. Cada choque traz um de nossos “eus” a
superficie. Diante de um novo choque, esse “eu
desaparece e outro ocupa seu lugar. Mais um choque, esse

”n



a n

eu” desaparece e outro ocupa seu lugar. Para cada
mudanca had um novo “eu”. Comecaremos a compreender
gue nao temos controle sobre nés mesmos, que nao
sabemos o que podemos dizer ou fazer no momento
seguinte, que nao podemos responder por néds mesmos nem
por um breve lapso de tempo. Também iremos compreender
gue, se nenhuma mudanca acontecer em nds e se nao
fizermos nada inesperado, isso s6 se devera ao fato de nada
haver mudado do lado de fora com poder de agir sobre nés.
Compreenderemos que nossas acdes sao totalmente
determinadas por influéncias externas e perceberemos que
nao ha nada estavel e imutavel em nés, sobre o qual
possamos exercer algum controle, nem uma Unica funcao
ou um estado invariavel.

A auto-observacao nos leva a compreender que nao nos
lembramos de ndés mesmos. Esse “esquecimento”, isto é,
nossa incapacidade de nos lembrarmos de nés mesmos, é a
caracteristica mais tipica de nosso ser e a causa de tudo
gque ha em nés. Isso se manifesta de varias maneiras. Nao
nos lembramos de nossas decisdes, das promessas que nos
fizemos, do que dissemos ou sentimos ha uma semana, ha
um dia ou mesmo ha uma hora. Comecamos algum trabalho
mas, apods algum tempo, nao nos lembramos do que nos
levou a comeca-lo. Isso se aplica de modo particular ao
trabalho com nds mesmos. Somos capazes de nos lembrar
de promessas feitas aos outros, mas sé com a ajuda de
associacdes artificiais incutidas em ndés como parte de
nossa formacao, associacdes que, por sua vez, estao
conectadas a outros conceitos artificiais como “honra”,



“honestidade”, “dever”, e assim por diante. De modo geral,
porém, podemos dizer que para cada coisa de que nos
lembramos, nos esquecemos de outras dez igualmente
importantes. E nos esquecemos com particular facilidade de
coisas a nosso proprio respeito, em especial dos registros
mentais de impressdes gravadas anteriormente. Nao nos
lembramos do que pensamos ou do que dissemos e nao nos
lembramos de como pensamos ou de como dissemos.

Alguém dizer que nao se lembra de si mesmo €&, acima de
tudo, admitir que nao se sente ou nao se percebe, que nao
tem consciéncia de si mesmo. Conosco, a observacao
“acontece”, assim como nossa fala, nosso pensamento ou
nosso riso “acontecem”. Nao sentimos ou nao percebemos
0 “eu” — como em eu observo, eu percebo, eu vejo. Tudo “é
percebido”, “é visto”. A fim de podermos nos observar de
fato, precisamos antes nos lembrar de nés mesmos.
Observacdes sem autorrecordacao sao inuteis, pois nao nos
incluimos em nossas observacdes. Ao mesmo tempo, a
autorrecordacao é dificil e exige muitas coisas além de um
esforco consciente. De fato, se trabalharmos
conscientemente, nao iremos nos lembrar mais de nés
mesmaos, € sim menos.

E necessdrio nos observarmos de maneira diferente
daquela com que nos observamos na vida cotidiana.
Precisamos adotar uma atitude diferente da anterior, uma
postura interior diferente. Buscamos conhecimento — ou
seja, “conhecer” —, mas o que tivemos até agora nao é
“conhecer”. E apenas a coleta mecanica de informacdes nas
guais nossa cognicao nao € a nossa, mas apenas a funcao



do que acontece em nds. Por exemplo, durante uma
palestra uma pessoa ouve com a mente, e outra ouve com
o sentimento. Quando Ihes pedem para repetir o que foi
dito, cada uma ira recontar a histéria a sua prépria maneira,
de acordo com seu estado interior naquele momento. Se,
uma hora depois, a primeira pessoa ouve algo desagradavel
e a segunda estd envolvida na solucao de um problema de
matematica, a primeira ird repetir o que ouviu com matizes
emocionais e a segunda o fara de forma ldgica. Isso porque
apenas um centro estad funcionando — nesse caso, o do
pensamento ou o do sentimento.

Precisamos aprender a ouvir de outra maneira. O
conhecimento que acumulamos até agora é o conhecimento
de um centro, um conhecimento sem compreensao.
Quantas coisas conhecemos e compreendemos ao mesmo
tempo? Dizemos, por exemplo, que sabemos o que é
eletricidade, mas sera que ndés a compreendemos com a
mesma clareza com que compreendemos que dois e dois
sao quatro? Compreendemos tao bem essa Ultima
afirmacao que ninguém poderd nos provar o contrario. Com
a eletricidade, porém, é diferente. Hoje, ela nos é explicada
de uma maneira, e acreditamos nessa explicacao. Amanha,
apresentam uma explicacdo diferente, na qual também
iremos acreditar. A compreensao, contudo, é a percepgao
de, pelo menos, dois centros, e nao de um sé. Existe uma
percepcao mais completa, mas no momento ja serd
suficiente se conseguirmos fazer com que um centro
monitore o outro. Quando um centro percebe algo e o outro
aprova ou rejeita essa percepcao, isso € compreensao.



Quando uma discussao entre os centros deixa de produzir
um resultado definido, temos uma compreensao parcial. A
compreensé&o parcial ndo resolve nada. E preciso que tudo o
que escutamos o seja feito nao com um, mas com pelo
menos dois centros. Do contrario, serd, como disse antes,
um mero acumulo de novas informacoes.



ENXERGAR O TODO

0 percebermos que precisamos nao apenas nos
Aestudar, mas trabalhar com nés mesmos e, em ultima
analise, nos transformarmos, o carater de nossa auto-
observacao precisa mudar. Até este momento, estudamos
os detalhes do trabalho dos centros, tentando apenas ser
uma testemunha imparcial no registro de fenomenos
especificos. Estudamos o trabalho da maquina, como o
funcionamento de engrenagens e de alavancas. Agora,
precisamos comecar a nos ver, isto é, a ver nao apenas
detalhes individuais, mas o que é considerado como um
todo — nossa totalidade, assim como os outros nos veem.

Para isso, precisamos aprender a tirar “fotos mentais” de
nés mesmos em diversos momentos de nossa vida e em
diversos estados emocionais. Essas fotos nao devem ser de
detalhes, mas do todo, tal como o vemos, e devem conter,
ao mesmo tempo, tudo o que conseguimos perceber em nds
mesmos em um dado momento — emocodes, humores,
pensamentos, sensacdes, posturas, movimentos, tons de
voz, expressOes faciais, e assim por diante. Se tivermos
sucesso na captura de momentos interessantes,
formaremos um album de retratos os quais, juntos, irao nos
mostrar com clareza o que somos. Nao é tao facil tirar essas
fotos nos momentos mais interessantes, captando posturas



caracteristicas, expressoes faciais, emocdes e pensamentos
gque revelam nossa esséncia. Mas se conseguirmos tirar um
numero expressivo de fotos como essas, veremos que a
ideia que sempre tivemos a nosso préprio respeito esta bem
distante da realidade.

Em vez do homem ou da mulher que pensavamos ser,
veremos uma pessoa bem diferente. Essa “outra” pessoa é
0 NOSSO eu e, a0 mesmo tempo, ndo é o nosso eu. E a
versao do nosso eu tal como as outras pessoas nos
conhecem, como nos imaginamos € Como aparecemos em
nossas acdes e palavras, mas nao exatamente como somos
de fato. Pois, como todos sabemos, ha muita coisa irreal,
inventada e artificial nessa outra pessoa que o0s outros
conhecem. Precisamos aprender a separar o real do
inventado, a dividirr-nos em nossa auto-observacao e em
nosso autoestudo. Precisamos compreender que, de fato,
consistimos em duas pessoas. Uma é a pessoa que
chamamos de “eu” e que os outros chamam pelo nome. A
outra é o verdadeiro “eu”, que s6é aparece por momentos
muito breves e sd pode ficar firme e imutavel apdés um
longo periodo de trabalho de autoconhecimento.

Enquanto nos considerarmos uma uUnica pessoa, nunca
mudaremos o que somos. O trabalho conosco comeca no
instante em que comecamos a sentir duas pessoas em nés
mesmos. Uma é passiva, e tudo o que faz é observar e
registrar o que estd acontecendo com ela. A outra, chamada
de “eu”, é ativa e fala de si mesma na primeira pessoa. Mas
sé é, na verdade, aguela pessoa com um nome proprio.
Essa é a primeira percepcao que temos. Ao comecarmos a



sentir duas pessoas em ndés mesmos, em pouco tempo
veremos gue exercemos o poder completo sobre essa “outra
pessoa”. Nao importa o que planejamos, fazemos ou
dizemos, nunca é o “eu” que faz ou diz, mas sempre essa
outra pessoa. E, naturalmente, ela fara ou dira nao como o
“eu” teria feito, mas a sua maneira, com sua prépria nuance
de significado, que volta e meia muda completamente o que
o “eu” tinha em mente.

Segundo essa perspectiva, no momento em que
comecamos a auto-observacao surge um perigo evidente.
Embora haja um “eu” que comeca a auto-observacao, que
assume o esforco e lhe déd continuidade imediatamente, é a
“outra pessoa” que, desde a primeira etapa, o altera de um
modo que pode parecer acidental mas que, de fato, o
transforma por completo. Vamos supor, por exemplo, que
estamos ouvindo a descricao desse método de auto-
observacao e nos dizem que precisamos nos dividir com o
“eu” de um lado e a “outra pessoa”, a qual tem um nome,
do outro. N&s nos dividimos literalmente ao ouvir isso. “Isto
é ‘eu’”, dizemos, “e aquilo é ‘a outra pessoa’”. Nunca
usamos Nosso proprio nome para designar a “outra pessoa”,
pois achamos isso desagradavel. Além disso, damos o0 nome
de “eu” aos aspectos de que gostamos em nds mesmos, ou
que consideramos fortes, e associamos a “outra pessoa” ao
que nao gostamos ou consideramos pontos fracos. Com
base nessa divisao, fazemos diversos juizos erroneos a
nosso respeito, tendo nos enganado sobre o ponto mais
fundamental — isto &, definir a “outra pessoa” como uma

rn



elaboracao ficticia, e nao como um aspecto de nés mesmos,
assim como realmente somos.

Nao podemos sequer imaginar quao desagradavel é usar
nosso préprio nome ao falarmos de n6s mesmos na terceira
pessoa. Tentamos evitar isso de todas as maneiras nos
chamando por um nome imaginario que ninguém usou ou
usara ou apenas por “ele” ou “ela”. Quanto a isso, os que
gostam de usar seu prenome, sobrenome ou apelido ao
falar consigo mesmos nao sao excecao. Mas, no que diz
respeito a auto-observacao, preferimos nos chamar por
algum nome inventado.

Quando compreendemos nossa total impoténcia em face
de nossa “outra pessoa”, nossa atitude para com nds
mesmos deixa de ser indiferente. Nesse ponto, a auto-
observacao torna-se a observacao dessa outra pessoa.
Compreendemos que essa pessoa hada mais é do que uma
mascara usada em um papel que representamos de modo
inconsciente, o qual, por mais que tentemos, nao
conseguimos parar de representar, um papel que nos leva a
fazer e a dizer milhares de coisas estupidas que, de outro
modo, nunca fariamos ou diriamos. Sentimos estarmos sob
0 poder dessa pessoa e que, a0 mesmo tempo, nao somos
essa pessoa. Comecamos a ter medo de que ela assuma e
mude tudo o que desejamos fazer e a consideramos nossa
“inimiga”. Seus desejos, gostos, simpatias, pensamentos e
opinides ou sao o contrario dos nossos ou nao tém nada em
comum com eles. Porém essa pessoa é nosso mestre.
Somos 0s escravos, sem vontade prépria, sem modo sequer



de expressar nossos desejos, porque ela assume o controle
de tudo que tentamos dizer ou fazer.

Nesse nivel de auto-observacao, precisamos compreender
gue a meta é nos libertar dessa “outra pessoa”. Sem
dudvida, nao conseguimos iSSO porque Somos essa pessoa.
Portanto, precisamos encontrar uma forma de domina-la e
de leva-la a fazer nao o que ela quer, mas o que nds
gqueremos. Essa “outra pessoa” deixara de ser o mestre e se
tornard o escravo. O primeiro estagio do trabalho com néds
mesmos consiste em nos separarmos mentalmente dessa
pessoa: na verdade, separarmo-nos € nos mantermos
distantes. Mas precisamos levar em conta que toda a
atencao deve ser concentrada nessa “outra pessoa”, pois
nao somos capazes de explicar o que somos de fato. Mesmo
assim, podemos explicar essa pessoa para nés mesmos e
com isso devemos comecar, lembrando, ao mesmo tempo,
gue nao somos essa pessoa.

A auto-observacao é muito dificil. Quanto mais tentarmos,
mais isso ficara claro. Durante um bom tempo, imaginamos
que nos vemos e nos conhecemos. Entdao, chega um
momento em que praticamos nao a fim de obter resultados,
mas de compreender que nao podemos nos observar. Falo
da  auto-observacao objetiva. Objetivamente, nao
conseguimos nos ver um sé minuto que seja, porque essa é
uma funcao diferente, a funcao do mestre. Se parecer que
podemos nos observar por cinco minutos, iremos nos
enganar. Se durante vinte minutos ou um minuto —
também nos enganaremos. Se percebermos que nao



podemos nos ver, teremos razao. Chegar a esse ponto é
nossa meta.



SEPARARMO-NOS DE NOS MESMOS

continuam a se desenvolver até morrermos: nosso
corpo, nossa personalidade e nossa esséncia, 0s quais nao
tém nada em comum. Sua formacao nao depende de nds,
de maneira alguma. Seu desenvolvimento futuro, o
desenvolvimento de cada maquina em separado, depende
das qualidades que temos em nos e das condicdes que nos
rodeiam, como ambiente, circunstancias, geografia, e assim
por diante. Para o corpo, esses fatores sao a
hereditariedade, a geografia, os alimentos e o movimento. A
personalidade se forma no decorrer da vida exclusivamente
por meio do que ouvimos e lemos. A esséncia, que é
puramente emocional, € o resultado, no inicio, do que
recebemos de modo hereditario antes da formacao da
personalidade e, depois, da influéncia subsequente das
sensacdes e dos sentimentos com que convivemos.

O desenvolvimento das trés maquinas comeca nos
primeiros dias de vida; cada uma progride
independentemente das demais. Assim, pode acontecer,
por exemplo, de o corpo comecar sua vida com condicdes
favoraveis, sobre uma base sélida, e, como resultado,
tornar-se corajoso. Mas isso nao significa que a esséncia da
pessoa tera carater similar. Nas mesmas condicdes, a

Quando nascemos, trés maquinas distintas nascem e



esséncia podera ser fraca e covarde. Seu desenvolvimento
nao acompanha necessariamente o desenvolvimento do
corpo. A pessoa pode ter um fisico forte e saudavel, mas ser
timida como um coelho.

O centro de gravidade do corpo, sua alma, é o centro do
movimento. O centro de gravidade da personalidade é o
centro do pensamento, e o centro de gravidade da esséncia
é o centro do sentimento, que é sua alma. Assim como a
pessoa pode ter um corpo saudavel e uma esséncia
covarde, a personalidade pode ser ousada e a esséncia,
timida. Veja, por exemplo, o caso de um homem educado e
de bom senso. Ele sabe que pode ter alucinacdes e que elas
nao sao nem podem ser reais. Logo, em sua personalidade,
ele nao as teme. Mas sua esséncia, sim. Se um fenébmeno
desses ocorre, sua esséncia nao conseguira nao temer.
Logo, o desenvolvimento de um centro nao depende do
desenvolvimento de outro, e um centro nao pode transferir
seus resultados a outro.

Em certos ensinamentos orientais, o corpo, as emocoes e
a mente sao incorporados na analogia de um conjunto ou
uma equipe com uma carruagem, um cavalo, um condutor e
um mestre. A carruagem é ligada ao cavalo por meio de
varais, o cavalo ao condutor pelas rédeas e o condutor com
0 mestre por meio da voz deste. Mas o condutor precisa
saber ouvir e entender o que o mestre diz e precisa saber
conduzir. O cavalo precisa ser treinado para obedecer as
rédeas e estar adequadamente preso a carruagem. E a
carruagem precisa estar em bom estado.



O trabalho consigo mesmo deve comecar pelo condutor,
que representa a mente. A fim de poder ouvir a voz do
mestre, o condutor precisa, antes de qualquer coisa, nao
estar dormindo, ou seja, ele precisa estar desperto. Além
disso, pode ser que o mestre fale uma lingua que o
condutor nao compreende e, nesse caso, o condutor precisa
aprender essa lingua. Mas nao é tudo. Enquanto aprende
essa lingua, também precisa aprender a conduzir a
carruagem, o que, por sua vez, inclui aprender a arrear,
alimentar e tratar o cavalo e manter a carruagem em
ordem. Afinal, de que adiantara aprender a compreender o
mestre se o condutor nao souber fazer seu trabalho? O
mestre poderd lhe dizer para irem a algum lugar, e ele nao
conseguira se mover porgue o cavalo nao foi alimentado ou
arreado e ele nao consegue achar as rédeas. O cavalo
representa nossas emocodes, e a carruagem representa o
corpo. A mente precisa aprender a controlar as emocdes, as
quais, de outro modo, sempre conduzirao 0 COrpo como um
cavalo desgovernado arrastando sua carruagem. Essa é a
ordem na qual devemos trabalhar com nés mesmos.

A primeira etapa consiste em “nos separarmos de nés
mesmos”. Embora nossa mente — nosso pensamento —
nada tenha em comum com nossa esséncia, ela tende a se
identificar com a esséncia. A fim de nos separarmos de nds
mesmos, a mente deve ficar de lado e se manter
independente da esséncia. Nossa esséncia fraca pode
mudar a qualquer momento, pois depende de muitas
influéncias: da comida, do ambiente, do horario ou do clima
e de mais uma série de fatores diferentes. E preciso muita



forca para orientar a esséncia e manté-la nessa orientacao.
(Corpo e esséncia sao o mesmo demoénio!) Mas a mente
depende de pouquissimas influéncias e, com um esforco
minimo, pode ser mantida na direcdao desejada. Até uma
pessoa fraca, sem forcas sobre sua esséncia, pode dar a
direcao desejada a sua mente. Cada um de nds tem forca
suficiente e pode ter a capacidade e o poder de agir de
maneira diferente. Em vez de se identificar com a esséncia,
em vez de ser uma mera funcao da esséncia, nossa mente é
capaz de funcionar de forma independente. Nosso
pensamento pode ser independente. Qualquer adulto pode
fazer isso — qualquer um que deseje com seriedade.
Demonstrarei o que digo com um exemplo. Agora, em um
estado calmo, sem reagir a nada ou a ninguém, decido me
dedicar a tarefa de estabelecer um bom relacionamento
com o Sr. B., pois preciso dele em meus negécios e sb
poderei fazer o que quero com sua ajuda. Mas nao gosto do
Sr. B. Ele é uma pessoa muito desagradavel, nao entende
nada, € um palerma, é vil, o que vocé puder imaginar.
Devido a minha formacao, essas caracteristicas me afetam.
Apenas de olhar para ele, fico irritado. Quando ele comeca a
falar bobagens, eu me descontrolo. Sou humano e, por isso,
sou fraco e nao consigo me convencer de que nao devo me
incomodar. Continuarei a me incomodar. E, se a mente
tornar-se apenas uma funcao da esséncia, perderei minha
paciéncia. Irei pensar, ou melhor, “aquilo” ird pensar do
ponto de vista desse incébmodo: “Que va para o inferno!”.
Mas eu posso me controlar. Isso depende do quanto sério
é meu desejo de conseguir que o Sr. B. me ajude. Se eu me



ativer a esse propdsito, a esse desejo, serei capaz de
conseqgui-lo. Por mais que esteja irritado, irei me lembrar
desse desejo. Por mais furioso e descontrolado que me
encontre, em um recondito de minha mente irei me lembrar
da tarefa a que me propus. Embora impotente para conter
minha impaciéncia ou me fazer sentir desta ou daquela
maneira com relacao a ele, minha mente conseguira se
lembrar de minha meta. Digo a mim mesmo: “Vocé precisa
dele. Nao fique bravo. Nao seja rude com ele”. Pode até ser
gque eu venha a amaldicoa-lo ou a bater nele, mas minha
mente continuaria, mesmo assim, a me atormentar,
lembrando-me de que eu nao deveria reagir dessa forma.

E exatamente isso que qualquer um pode fazer ao desejar
com seriedade n&o se identificar com sua esséncia. E isso
que quer dizer “separar a mente da esséncia”. Para um
adulto sério — uma pessoa simples, comum, sem quaisquer
poderes extraordinarios, mas adulta —, a tarefa a que se
decidir fazer, seja qual for, estara sempre em seus
pensamentos. Mesmo que nao consiga realiza-la na pratica,
sempre tera a tarefa em mente. Mesmo influenciado por
outros fatores, sua mente nao se esquecera da meta
tracada para si mesmo. Ele tem um dever a cumprir e, se
for honesto, ira se esforcar para cumpri-lo, porque é um
adulto.

Ninguém pode nos ajudar nessa recordacao, nessa
separacao de si mesmo. O individuo precisa fazer isso por
conta prépria. Apenas entao, a partir do momento em que
tivermos essa separacao, é que outra pessoa poderd nos
ajudar. A Unica diferenca entre a crianca e o adulto estd na



mente. Tempo de vida nao significa maturidade. A pessoa
pode viver cem anos e manter-se crianca. Pode crescer e
ser crianca ao mesmo tempo se, com a palavra “crianca”,
entendemos alguém que nao tem légica independente em
seu pensamento. A pessoa sé pode ser chamada de
“adulta” a partir do momento em que seu pensamento
adquire essa qualidade.

Ao falarmos de mudanca nos referimos a necessidade de
mudanca interior. O trabalho nao requer nada externo,
apenas interno. Externamente, o individuo deve ter um
papel em tudo. Deve ser um ator. Do contrario, nao
atenderd as exigéncias da vida. Uma pessoa gosta de uma
coisa; outra, de outra coisa. Se quisermos ser amigos de
ambas e nos comportarmos apenas de um modo, uma delas
nao ira gostar — e vice-versa. Devemos nos comportar com
cada uma do modo como elas gostam. Assim nossa vida
sera mais facil. Por dentro, porém, deve ser diferente.

Do modo como as coisas estao, em especial nos nossos
dias, cada um de ndés “considera” de um modo totalmente
mecanico. Reagimos a tudo que nos afeta a partir do
interior. Obedecemos ordens. Ela é boazinha, eu sou
bonzinho. Ela é rude, eu sou rude. Sou como ela quer que
eu seja, apenas um titere. Mas ela também é um titere
mecanico. Ela também obedece ordens mecanicamente e
faz o que o outro deseja. Precisamos parar de reagir
internamente. Se alguém é rude, nao devemos reagir
internamente. Quem controlar esse processo sera mais
livre. Isso é bem dificil.



TRABALHAR COM TRES CENTROS

ntes de nossa natureza ter sido arruinada, os quatro
Acomponentes de nossa analogia — cavalo, carruagem,
condutor e mestre — eram um sé. Tinham uma
compreensao comum e trabalhavam, descansavam,
comiam juntos, ao mesmo tempo. Mas a compreensao e a
linguagem foram esquecidas. Agora cada componente tem
vida separada, vive sé, isolado do resto. As vezes, seria
preciso que trabalhassem juntos, mas isso é impossivel.
Uma parte quer uma coisa, outra quer outra coisa.

O propédsito é restabelecer o que foi perdido, e nao
adquirir algo novo. Esse é o propésito do desenvolvimento.
Para isso, precisamos aprender a distinguir esséncia de
personalidade e a separa-las. Ao conseguirmos isso,
saberemos 0 que e como mudar. Enquanto isso, temos
apenas uma possibilidade — estudar. Somos fracos, somos
dependentes — somos escravos. E dificil romper de uma sé
vez com todos os habitos acumulados ao longo dos anos.
Mais tarde sera possivel substituir certos habitos por outros,
embora estes também sejam mecanicos. O homem
depende sempre de influéncias externas — mas algumas
influéncias limitam, outras nao.

Para comecar, € necessario preparar as condicoes de
trabalho. Sao muitas as condicdes. Atualmente podemos



apenas observar e coletar materiais que serao Uteis ao
trabalho. Nao podemos distinguir a origem de nossas
manifestacdes — se a esséncia ou a personalidade. Mas, se
olharmos com atencao, poderemos compreender isso mais
tarde. Enquanto reunimos materiais, nao podemos enxergar
isso. E que normalmente temos apenas uma atencéo,
voltada ao que estamos fazendo. Nossa mente nao vé
nossos sentimentos, e vice-versa.

Cada animal trabalha segundo sua constituicao. Um
trabalha mais, outro menos, mas cada um trabalha tanto
quanto |lhe é natural. N6s, humanos, também trabalhamos,
e entre nés ha os mais capazes e 0s menos capazes. Quem
trabalha como um boi é indtil, e qguem nao trabalha também
é inutil. O valor do trabalho nao esta na quantidade, mas na
qualidade.

Cada animal, como ja foi dito, trabalha de acordo com o
gue ele é. Um animal — uma minhoca, digamos — trabalha
de forma completamente mecanica. Nada se pode esperar
dele, pois ele possui apenas um cérebro, um cérebro
mecanico. Outro trabalha e se move apenas por sentimento
— tal é a estrutura de seu cérebro. Um terceiro animal
percebe somente o movimento, chamado de trabalho, por
meio da mente. Nada mais se pode exigir dele porque ele
nao possui outro cérebro. Nada mais se pode esperar, pois a
natureza o criou com esse tipo de cérebro. Assim, a
qualidade do trabalho depende do cérebro ou dos cérebros
existentes. Quando analisamos varios tipos de animais,
descobrimos que ha animais com um, com dois e com trés
cérebros.



O homem é um animal de trés cérebros. Mas volta e meia
0 que tem trés cérebros precisa trabalhar, digamos, cinco
vezes mais do que o que tem dois cérebros. O homem foi
criado de tal modo que dele se exige mais trabalho do que
ele é capaz de produzir segundo sua constituicdao. Nao é
culpa do homem, mas da natureza. Seu trabalho s6 sera de
valor quando a dedicacao a ele chegar nos limites extremos
da possibilidade. Normalmente, o trabalho do homem
requer a participacao do sentimento e do pensamento.
Trabalhar assim significa que sentimos o que estamos
fazendo e pensamos na razao e no propdsito, no modo
como estamos fazendo, como esse trabalho tinha de ser
feito ontem e hoje, como deveremos fazé-lo amanha e como
costuma ser melhor fazé-lo, se é que existe um modo
melhor. Se trabalharmos corretamente, teremos sucesso na
execucao de um trabalho cada vez melhor. Mas, quando
uma criatura de dois cérebros trabalha, nao ha diferenca
entre seu trabalho de ontem, de hoje e de amanha.

E essencial trabalhar de modo diferente. Cada um precisa
trabalhar por conta prépria, os outros nao podem fazer nada
em nosso lugar. Se pudermos fazer, digamos, um cigarro da
maneira correta, ja saberemos como fazer um tapete. Todo
0 aparato necessario é dado ao homem para fazer tudo.
Toda pessoa pode fazer o que quer que as outras possam
fazer. Se uma pode, todas podem. Génio, talento, isso é
bobagem. O segredo é simples — fazer as coisas como um
ser de trés cérebros. Quem consegue pensar e fazer as
coisas direito pode fazer qualquer coisa tao bem quanto
outra que a esteve fazendo errado a vida toda. O que esta



teve de aprender em dez anos, a recém-chegada aprende
em dois ou trés dias e depois faz melhor do que a que
passou a vida fazendo essa coisa. Conheci pessoas que,
antes de aprender, haviam trabalhado de maneira errada a
vida toda, mas, depois que aprenderam, puderam realizar
com facilidade trabalhos que nunca tinham visto antes,
tanto os mais delicados quanto os mais rudes. O segredo é
muito simples e facil: precisamos aprender a trabalhar como
um ser de trés cérebros.

A esséncia do trabalho correto é que os centros do
movimento, do sentimento e do pensamento devem
trabalhar juntos para produzir acao. H& mil vezes mais valor
até em encerar o chao do jeito como deve ser feito do que
em escrever 25 livros. Mas, antes de comecar a trabalhar
com os trés centros ao mesmo tempo, cada centro precisa
ser preparado separadamente a fim de que possa haver
concentracao, lembrando que o processo consiste de trés
partes. O centro do movimento esta mais ou menos
adaptado, embora precise ser treinado para o trabalho com
os demais. O segundo na ordem de dificuldade é o centro
do pensamento, e o mais dificil de todos é o centro do
sentimento. Mesmo que tenhamos sucesso em pequenas
coisas com o0 centro do movimento, nem o centro do
pensamento nem o do sentimento podem se concentrar.
Orientar pensamentos em uma dada direcao é uma
concentracao meramente mecanica, € nao é essa a nhossa
meta. E importante saber como ndo depender das
associacoes.



A principal causa de nossa maneira errbnea de trabalhar é
nosso desenvolvimento limitado, o fato de que nao
educamos nada além da mente. Sabemos como nos
comportar com fulano ou com sicrano: “Bom dia. Como
vai?”. Mas apenas o condutor sabe disso. Sentado em seu
banco, leu a respeito. No entanto o cavalo nao tem
educacao alguma. Nunca foi a escola. Sequer aprendeu o
alfabeto. Nao conhece linguagem. O cavalo também era
capaz de aprender, mas esquecemos de como fazé-lo. E ele,
por isso, tornou-se um Orfao abandonado. Apenas o
condutor aprendeu. Conhece linguas, sabe onde fica a rua
tal e tal. Mas nao pode ir sozinho até |1a. Se acharmos que o
autoestudo ira ajudar e que seremos capazes de mudar,
estaremos completamente enganados. Mesmo se lermos
todos os livros, estudarmos por cem anos, dominarmos todo
o conhecimento, todos os mistérios — nada sairad disso. Pois
todo esse conhecimento pertencera apenas ao condutor. E
ele, mesmo que conheca tudo isso, nao podera puxar a
carruagem sem o cavalo — ela é muito pesada.

Quanto a carruagem, sua existéncia foi completamente
esquecida. Mas ela também faz parte, e uma parte
importante, da equipe. Tem vida prépria, que é a base de
nossa vida. Tem sua prépria psicologia. Ela também pensa,
tem fome, desejos, participa do trabalho comum. Ela
também deveria ter sido educada, deveria ter frequentado a
escola, mas nem seus pais, nem ninguém, preocuparam-se
com isso. Originalmente, a carruagem foi concebida para
uma cidade comum. Todas as partes mecanicas foram
desenhadas para que ela se ajustasse a rua, inclusive suas



peguenas engrenagens. A ideia era que as saliéncias da rua
distribuissem o 6leo lubrificante por igual, lubrificando as
partes. Mas isso foi calculado para determinada cidade, na
qual as ruas nao sao muito lisas. Agora a cidade mudou, e o
modelo da carruagem continua o mesmo. Ela foi feita para
levar bagagem, mas hoje leva passageiros. E sempre
percorre 0 mesmo tipo de rua, as avenidas largas. Algumas
partes ficam enferrujadas por longa falta de uso. Se, as
vezes, a carruagem precisa seguir uma rua diferente, quase
sempre quebra e depois precisa passar por uma revisao
mais ou menos séria. Depois pode voltar a correr em sua
melhor forma pelas avenidas, mas apds percorrer certas
ruas precisa ser revisada. Toda carruagem tem seu proprio
impeto, mas, de certo modo, podemos dizer que nossa
carruagem o perdeu. E ela ndao pode trabalhar sem impeto.

Cada um de nds sb deseja, e s6 pode desejar, com uma
parte de ndés mesmos. Mais uma vez, apenas com O
condutor, pois ele leu algumas coisas, ouviu algumas coisas.
Ele tem muita imaginacao e chega a voar a lua em seus
sonhos. Os que acham que podemos nos modificar estao
muito enganados. Mudar alguma coisa por dentro é muito
dificil. O que quer que saibamos, € o condutor que sabe.
Todo nosso conhecimento é a mera manipulacao da funcao
pensamento. A mudanca real é algo muito dificil, mais dificil
do que achar um milhao de ddlares na rua.

Temos um cavalo em nosso interior. Ele obedece a ordens
vindas de fora. E nossa mente é fraca demais para fazer
qgualquer coisa por dentro. Mesmo gque a mente dé a ordem
de parar, nada ira parar interiormente. O que foi dito sobre



mudanca interior refere-se apenas a necessidade de
mudanca no cavalo. Se o cavalo mudar, poderemos mudar,
mesmo externamente. Se o cavalo nao mudar, tudo ficara
CoOmo era, por mais que estudemos.

E facil decidirmos mudar sentados em siléncio em nossa
sala. Mas, assim que encontramos alguém, o cavalo
escoiceia. O cavalo interior precisa mudar. Antes de
qualquer coisa, precisamos compreender gque nao somos
quem pensamos ser. Somos o0 cavalo. Se quisermos
trabalhar, teremos de comecar ensinando ao cavalo uma
lingua por meio da qual possamos conversar com ele,
contando-lhe o que sabemos e mostrando-lhe a
necessidade, digamos, de mudar sua disposicao. Se
conseguirmos isso, entao, com nossa ajuda, o cavalo
também comecara a aprender. Mas a mudanca so é possivel
por dentro.



AUTORRECORDACAO

= impossivel nos lembrarmos de nés mesmos. Isso porque

queremos viver apenas pela mente. Mas o depdsito de
atencao da mente (como a carga elétrica de uma pilha) é
muito pequeno. E nossas outras partes nao tém vontade de
se lembrar.

Na analogia do condutor, do cavalo e da carruagem, a
mente é o condutor. Nossa mente deseja fazer algo,
trabalhar de forma diferente daquela com que operava
antes. Quer se lembrar de si mesma. Todos os interesses
relacionados a mudanca pessoal, a autotransformacao,
pertencem apenas ao condutor, ou seja, sao puramente
mentais. No que diz respeito ao sentimento e ao corpo,
essas partes nao estao nada interessadas em colocar a
autorrecordacao em pratica. O mais importante, porém, é
produzir mudanca nao na mente, mas nas partes que nao
estao interessadas. A mente pode mudar com muita
facilidade. Mas a transformacao nao é obtida por meio da
mente; se ocorrer por meio dela, sera inutil.

Portanto, precisamos ensinar, e aprender, nao por meio da
mente, mas do sentimento e do corpo. Ao mesmo tempo, o
sentimento e o corpo nao possuem nem a linguagem nem a
compreensao de que dispomos. Nao compreendem nem o
russo, nem o inglés. O cavalo nao precisa compreender a



lingua do condutor, nem a carruagem a do cavalo. Se o
condutor disser em inglés “Vire a direita”, nada ird
acontecer. O cavalo compreende a linguagem das rédeas e
sé ird virar a direita em obediéncia as rédeas. Ou, se for
outro cavalo, talvez ele vire sem rédeas caso seja esfregado
em um lugar de costume — assim como sao treinados o0s
jumentos na Pérsia. A mesma coisa acontece com a
carruagem: ela tem sua propria estrutura. Se os eixos viram
para a direita, as rodas traseiras vao para a esquerda. Mais
um movimento, e as rodas vao para a direita. Isso acontece
porque a carruagem compreende apenas esse tipo de
movimento e reage a ele a sua maneira. Assim, o condutor
precisa conhecer as caracteristicas e os pontos fracos da
carruagem. Somente assim podera conduzi-la na direcao
desejada. Mas, se ficar simplesmente sentado em seu banco
e disser na sua propria lingua “va para a direita” ou “va
para a esquerda”, o conjunto nao ird se mexer, mesmo que
ele fique gritando durante um ano.

Somos uma réplica exata desse conjunto. Isolada, a mente
nao pode ser chamada de homem, assim como um condutor
sentado a mesa de um bar nao pode ser chamado de
condutor no cumprimento de sua funcao. Nossa mente é
como um motorista profissional que permanece sentado em
um bar ou em casa e sonha que esta levando passageiros a
varios lugares. Assim como sua divagacao nao €& uma
viagem de verdade, apenas tentar trabalhar com a mente
nao ira levar a lugar algum. S6 nos tornaremos criadores de
teorias, como lunaticos.



O poder para mudarmos a ndés mesmos nao esta na
mente, mas no corpo e no sentimento. Infelizmente, porém,
NOSSO corpo e nosso sentimento sao constituidos de tal
maneira que nao ligam a minima para nada, desde gue
estejam felizes. Vivem apenas para o momento presente e
tém memédria curta. Apenas a mente vive para o amanha.
Cada parte tem sua prépria virtude ou mérito. O da mente é
olhar para a frente. Mas apenas as outras duas podem
“fazer”.

Até agora, a maior parte de nossos desejos e anseios foi
acidental, surgindo e existindo apenas na mente. Em nossa
mente, surgiu acidentalmente o desejo de realizar alguma
coisa, de mudar alguma coisa. Mas ele sé existiu na mente,
e nada mudou. Apenas uma ideia basica surge na cabeca, e
cada um de nds permanece como era antes. Mesmo se
trabalharmos dez anos com a mente, se estudarmos dia e
noite, nos lembrarmos de ndés mesmos na mente e nos
esforcarmos, nada faremos de Util ou real. E que na mente
nao ha nada para mudar. O que precisa mudar é a
disposicao do cavalo. O desejo precisa estar no cavalo, e a
habilidade, a capacidade, na carruagem.

Ao dizer “nos lembrarmos de nés mesmos”, estamos nos
referindo a ndés. Mas nés — nosso “eu” — significa nosso
sentimento, nosso corpo e nossa sensacao. NOs mesmos
nao somos nossa mente nem nosso pensamento. Nossa
mente é apenas uma pequena parte de nds. E claro que
essa parte esta relacionada, estd conectada a nds mesmos,
mas essa é s6 uma pequena relagcao; muito pouco material
é alocado a ela por nossa organizacao interna. Digamos que



se Nnosso corpo e nosso sentimento recebem, para sua
existéncia, a energia e os diversos elementos necessarios
na proporcao de vinte partes, nossa mente recebe apenas
uma parte. Nossa atencao é o produto desses elementos,
desse material. Cada uma de nossas partes tem sua prépria
atencao; sua duracao e seu poder sao proporcionais ao
material recebido. A parte que recebe mais material recebe
mais atencao.

Como a mente é alimentada com menos material, sua
atencao — isto é, sua capacidade de se recordar — é curta e
funciona somente enquanto ha material. De fato, se
desejarmos e continuarmos a desejar nos lembrarmos de
nds mesmos apenas com a mente, nao seremos capazes de
nos lembrar por um tempo superior ao permitido por esse
material, por mais que tenhamos sonhado com isso ou
desejado isso, independentemente das medidas que
tenhamos tomado. Quando esse material acabar, nossa
atencdo desaparecerd. E exatamente como um acumulador
voltado a iluminacao. Ele mantém uma lampada acesa
enquanto estiver carregado. Quando a energia acabar,
porém, a lampada nao ird mais se acender, mesmo que
esteja funcionando e que a fiacao esteja em bom estado. A
luz da lampada é nossa capacidade de recordacao. Isso
explica por que nao conseguimos nos lembrar mais de nds
mesmos. E, de fato, nao conseguimos, porque essa
capacidade especifica é curta e sempre o serd. E para ser
assim. E impossivel instalar um acumulador maior ou dar-
Ihe mais energia do que ele consegue guardar.



Entretanto, é possivel aumentar nossa autorrecordacao ao
trazer outras partes com seus proprios acumuladores e
fazer com que participem do trabalho geral. Se
conseguirmos isso, todas as nossas partes irao se ajudar
mutuamente no intuito de manter a iluminacao geral. Como
temos confianca em nossa mente, e nossa mente tem
concluido que é boa e necessaria a nossas outras partes,
devemos fazer o possivel para despertar o interesse dessas
outras partes, convencendo-as de que o resultado almejado
é util e necessario para elas também.

Precisamos admitir que essas outras partes — a maior
parte de nosso “eu” total — nao estdao nem um pouco
interessadas em autorrecordacao. Mais do que isso, elas
nem sequer suspeitam da existéncia desse desejo em sua
irma, a mente. Logo, temos de tentar fazer com que
conhecam esse desejo. Caso se sintam impelidas a agir
nessa direcao, teremos feito metade do trabalho.
Poderemos comecar a ensina-las e a ajuda-las. Infelizmente,
nao podemos falar com elas de forma inteligente logo de
cara, pois, em funcao de sua ma formacao escolar, o cavalo
e a carruagem nao conhecem nenhuma lingua adequada a
uma pessoa educada. Sua vida e seu pensamento sao
instintivos, como nos animais, e por isso é impossivel provar
de modo l6gico qual serd seu lucro futuro ou fazé-las ver
suas possibilidades. A légica e o0 bom senso nao |lhe sao
estranhos, mas elas nao receberam educacao. Por isso
essas capacidades se degeneraram, e suas proprias
qualidades se entorpeceram e atrofiaram. Contudo, gracas
a sua natureza original, essa condicdo ndo é irreversivel. E



possivel restaurar essas partes a sua condicao original
destruindo os resultados, ja cristalizados, dos habitos
degenerados. Antes de comecar um novo trabalho, é
necessario corrigir os velhos pecados.

Queremos nos lembrar de nds mesmos pelo maior periodo
possivel. Mas nos esquecemos rapidamente da tarefa a que
NOS propusemos, pois nossa mente tem pouquissimas
associacoes com ela. Outras associacdes envolvem as
conectadas com a autorrecordacao. Nossas associacoes
ocorrem no aparato formativo gracas a choques que ele
recebe dos centros. Cada choque tem associacdes com um
carater especifico, cuja forca depende do material que as
produz. Se o centro de pensamento produz associacdes de
autorrecordacao, associacbées de outra natureza que
chegam, provenientes de outras partes e que nada tém a
ver com a autorrecordacao, absorvem essas associacoes
desejaveis. Nosso problema é levar nossas outras partes até
um ponto no qual nosso centro do pensamento seja capaz
de prolongar pelo maior tempo possivel o estado de
autorrecordacao sem exaurir a energia de maneira
imediata.

Deve ser dito que nossa autorrecordacao, por mais plena e
integra que talvez seja, pode ser de dois tipos: consciente
OuU mecanica — a recordacao consciente de si mesma ou a
recordacao de si mesma por meio de associacdes. A
autorrecordacdao mecanica — isto é, associativa — nao
produz lucro essencial, mas tem imenso valor no comeco,
quando procuramos artificialmente a participacao de todos
os trés centros. No caso de nossos pensamentos, isso é feito



mediante conversas, palestras, e assim por diante. Se, por
exemplo, nada for dito, nada sera evocado. Dizemos que é
“artificial” porque nao nascemos com esses pensamentos;
eles nao sao naturais, nao respondem a uma necessidade
organica. E, se os pensamentos sao artificiais, entao
podemos criar sensacdes — também artificiais — para esse
propdsito. A sensacao mais simples e mais acessivel pode
ser obtida por meio de posturas desconfortaveis. Podemos,
por exemplo, assumir uma posicao com a qual nao estamos
acostumados, nos sentando como nunca sentamos antes.
Por alguns instantes ficamos bem, mas depois de algum
tempo comecamos a sentir dor. Uma sensacao estranha e
pouco comum sobe pelas pernas. O tempo todo sentimos a
necessidade de nos mexer, de movermos as pernas no
intuito de mudar a posicao desconfortavel. Mas, no
presente, propusemo-nos a tolerar a dor, a manter o corpo
todo nessa posicao, sem que nada se mova, exceto a
cabeca. Nesse momento, queremos nos esquecer da
autorrecordacao e concentrar toda a nossa atencao, todo o
nosso pensamento, em nao nos permitir mudar de posicao
automatica ou inconscientemente.

Bem, quando comecamos a ter sensacdes desagradaveis
no corpo, sobretudo em certos lugares, comecamos a
pensar com nossa mente: “Eu desejo. Desejo muito ser
capaz de me lembrar de mim com frequéncia. Eu desejo!
Vocé — sou eu, € o0 meu corpo”. Dizemos a nosso corpo:
“Vocé. Vocé — eu. Vocé também sou eu. Eu desejo!”. As
sensacdes que o corpo esta tendo — e todas as sensacoes
similares —, desejamos que elas nos lembrem. “Quero me



lembrar. Quero me lembrar com frequéncia”. Todas essas
sensacoes irao nos lembrar.

Em um dado momento, voltamos ao desejo de nos
lembrarmos de ndés mesmos. E nos lembramos gracas a
mente. Perguntamo-nos: “Sera que também me lembro por
meio das sensacdes?”. Com efeito, vemos que pelas
sensacdes nao nos lembramos de ndés mesmos. Assim,
assumimos uma postura especifica e pronunciamos estas
palavras: “Eu quero me lembrar de mim mesmo”.

Ao pronunciarmos a palavra “Eu”, temos uma sensacao
puramente subjetiva na cabeca, no peito ou nas costas, de
acordo com o estado em que nos encontrarmos nesse
momento. Nao devemos dizer “eu” mecanicamente, como
uma palavra, mas percebendo em nds mesmos sua
ressonancia. Isso significa que, ao dizer “eu”, devemos
“ouvir” com atencao a sensacao interior e observar, no
intuito de nao dizer mais a palavra “eu” de modo
automatico, por mais que a digamos.

A segunda palavra é “quero”. Ao pronuncia-la, sentimos a
vibracao que nos ocorre com o corpo todo.

“Me lembrar.” Cada pessoa, ao se lembrar de algo, tem
um processo no meio do peito que mal é percebido.

“De mim mesmo.” Ao dizer “de mim mesmo”, estamos
nos referindo a todo o nosso eu. Em geral, quando dizemos
as palavras “de mim mesmo”, costumamos entendé-las
como um pensamento, um sentimento ou o corpo. Agora
precisamos entendé-las como um todo, a atmosfera, o
corpo e tudo o que ha nele.

n



Cada um dos quatro elementos, em si, tem sua prépria
natureza e seu préprio lugar de ressonancia. Se os quatro
ressoassem em um mesmo lugar, nunca seria possivel a
todos ressoarem com a mesma intensidade. Nossos centros
sao como acumuladores ou baterias dos quais a corrente
flui durante certo tempo caso apertemos um botao. Depois
ela para de fluir, e o botao precisa ser liberado para que a
bateria se encha de eletricidade. Porém, em nossos centros,
0S quais produzem ressonancia quando pronunciamos cada
um dos quatro elementos, o gasto de energia é mais rapido
do que o de uma bateria. Eles precisam de repouso em
turnos a fim de poderem reagir — como campainhas, cada
uma com sua propria bateria. Enquanto dizemos “eu”, uma
campainha responde; ao dizermos “quero”, outra
campainha; “me lembrar”, uma terceira; “de mim mesmo”,
a campainha geral.

Cada centro tem seu préprio acumulador de energia. Uma
caracteristica comum a todos nds é que os acumuladores de
nossos centros sé sao preenchidos com energia quando esta
é gasta, a fim de que nao reste neles energia além daquela
sendo despendida. Ao mesmo tempo, nossa maquina tem
um acumulador geral, independente dos acumuladores
pertencentes aos centros. A energia nesse acumulador geral
é produzida apenas quando todos os acumuladores
trabalham um apds o outro, em uma combinacao definida.
Com isso, o acumulador geral é carregado. Nesse caso, o
acumulador geral torna-se um acumulador no sentido pleno
da palavra, pois reline e armazena energia de reserva nos
momentos em que certa energia nao esta sendo gasta.



E possivel prolongar a meméria da autorrecordacdo ao
fazer com que a energia que temos dure mais, puxando a
energia diretamente do acumulador geral. Embora o centro
do pensamento s6 consiga ter acesso a seu acumulador
menor, podemos conseguir uma conexao com o acumulador
geral por meio do centro do sentimento. O sentimento é
muito mais perceptivo e sutil do que o pensamento,
sobretudo pelo fato de seu aparato formativo ser a Unica
parte que funciona. Isso explica por que tantas coisas sao
guase inacessiveis ao centro do pensamento. Se quisermos
conhecer e compreender melhor, devemos lembrar que
esse novo conhecimento e essa nova compreensao Virao
por meio do sentimento. Nossa meta deve ser o
desenvolvimento da atividade do centro do sentimento.



X

|
RUMO A LIBERTACAO




DOIS RIOS

era util comparar a vida humana em geral com um
S grande rio que brota de diversas fontes e que, apds a
divisao das aguas, flui em duas correntes distintas. E
podemos comparar a vida de qualquer pessoa com uma das
gotas de dgua que compdem esse rio da vida.

Por conta do nuUmero exagerado de pessoas, foi
estabelecido pela Grande Natureza — objetivando a
compreensao comum de tudo que existe — que, de modo
geral, a vida humana na Terra deve fluir em duas correntes
e que cada gota deve ter a possibilidade, no local onde as
aguas se dividem, de entrar em uma ou em outra corrente.
Logo, na vida da humanidade ha duas direcdes: ativa e
passiva. As leis sao as mesmas em toda parte. Segundo tais
leis, essas duas correntes se encontram de modo continuo,
ora entrecruzando-se, ora correndo em paralelo. Mas nunca
se misturam. Elas se apoiam mutuamente e sao
indispensaveis uma a outra. Sempre foi assim e sempre
sera.

A vida das pessoas comuns, consideradas em conjunto,
pode ser imaginada como um desses rios, um rio no qual
cada vida, seja de uma pessoa, seja de qualquer outro ser
vivo, é representada por uma gota, e a corrente em si é um
elo da corrente césmica. De acordo com as leis césmicas



gerais, o rio flui em uma direcao fixa. Todas as suas curvas,
todas as suas dobras, todas essas mudancas tém um
propésito definido. Nesse propdsito, cada gota tem seu
papel como parte do rio, mas a lei do rio como um todo nao
se estende a cada gota. As mudancas de posicao, de
movimento e de direcao das gotas sao completamente
acidentais. Em dado momento uma gota esta aqui; no
seguinte, esta ali. Agora esta na superficie; agora foi para o
fundo. Acidentalmente ela sobe, acidentalmente colide com
outra gota e desce. Entao se move depressa; agora,
lentamente. Se sua vida é facil ou dificil, isso dependera de
onde ela estiver. Nao ha uma lei individual para ela, nao ha
um destino pessoal. Apenas o0 rio como um todo tem um
destino, que é comum a todas as gotas. Em sua corrente, a
tristeza e a alegria, a felicidade e o sofrimento pessoais sao
acidentais.

Mas a gota tem, em principio, a possibilidade de escapar
dessa corrente geral e de pular para o outro rio, seu vizinho.
Isso também é uma lei da Natureza. Para isso, porém, a
gota precisa saber como usar os choques acidentais e o
impeto do rio como um todo, a fim de poder chegar a
superficie e ficar mais proxima da margem, nesses lugares
onde fica mais facil pular. Ela precisa escolher ndao apenas o
lugar certo como o momento certo, usar os ventos,
correntes e tormentas. Além disso, a gota ainda tem a
chance de se levantar com a espuma e pular para o outro
rio.

Desde o instante em que chega ao outro rio, a gota se
encontra em um mundo diferente, em uma vida diferente, e



portanto segue leis diferentes. Nesse segundo rio, existe
uma lei para as gotas — a lei da progressao alternada. A
gota vai ao alto ou ao fundo e, dessa vez, nao por acidente,
mas por forca de lei. Ao subir a superficie, a gota torna-se
lentamente mais pesada e afunda. L4 embaixo, perde peso
e sobe outra vez. Flutuar na superficie € bom para ela; ficar
& embaixo é ruim. Muito ira depender da habilidade e do
esforco. Nesse segundo rio, hd correntes diferentes, e é
preciso entrar na corrente exigida. A gota precisa flutuar na
superficie pelo tempo necessario para se preparar, para
conquistar a possibilidade de passar a uma corrente
diferente, e assim por diante.

Mas estamos no primeiro rio, a corrente passiva da
humanidade comum. Enquanto estivermos nele, esse rio ira
nos levar aonde quer que possa estar indo. Enquanto
ficarmos passivos, seremos empurrados e estaremos a
mercé de qualquer acidente. Seremos escravos desses
acidentes. Ao mesmo tempo, a Natureza nos deu a
possibilidade de escapar dessa escravidao. Portanto,
quando falamos de libertacao, estamos falando
precisamente de ir a outro rio, a outra corrente. Claro que
nao é tao simples assim — nao podemos fazé-lo apenas
porque queremos. E preciso um desejo forte e uma longa
preparacao. Temos de passar pela experiéncia de nos
identificarmos com todas as atracdes do primeiro rio.
Depois, precisamos morrer para esse rio. Todas as religides
falam dessa morte: “A menos que morramos, nao
poderemos tornar a nascer”.



Isso nao significa a morte fisica. Dessa morte, nao é
necessario nascer novamente, pois, se existe uma alma, e
ela é imortal, ela pode prosseguir sem o corpo, cuja perda
chamamos de morte. E a razao para tornarmos a nos erguer
nao é para aparecer diante do Senhor Deus no dia do juizo,
como ensinam os fundadores da Igreja. Nao. Cristo e os
outros falam da morte que pode acontecer em vida, a morte
do tirano de quem provém nossa escravidao, a morte que é
uma condicao necessaria para a primeira e principal
libertacao do homem.

Se féssemos privados de nossas ilusdes e de tudo que nos
impede de enxergar a realidade — se féssemos privados de
nossos interesses, preocupacoes, expectativas e esperancas
—, todos o0s nossos esforcos ruiriam por terra. Tudo se
tornaria vazio e restaria apenas um ser vazio, um corpo
vazio, vivo apenas em termos fisioldgicos. Essa seria a
morte do “eu”, a morte de tudo aquilo de que ele consiste,
a destruicao de tudo que é falso e que foi reunido mediante
a ignorancia ou a inexperiéncia. Tudo isso restaria em nés
apenas como material, mas sujeito a selecao. Entao
seriamos capazes de escolher por nossa conta, em vez de
receber algo imposto pelos outros. Fariamos escolhas
conscientes.

A questao dos dois rios refere-se a esséncia, assim como
todas as coisas reais. A possibilidade de fazer a travessia
até o outro rio depende do desejo, de uma vontade forte e
especial — o desejo com a esséncia, nao com a
personalidade. Nossa esséncia €é permanente. Nossa
personalidade é nossa educacao, nossas ideias, nossas



crencas — coisas produzidas pelas condicdes de nossa
formacao. Em nossa esséncia nao temos quase nada, pois,
desde a época em que éramos bebés, nao absorvemos
quase nada. Logo, precisamos focar na possibilidade de
desejar, de ter vontade, e isso s6 pode ser feito por uma
pessoa que compreende sua insignificancia. Precisamos
reavaliar nossos valores, o que precisa ser feito com base
em uma necessidade real. Nao podemos fazer essa
reavaliacao sozinhos.

Cada um de nés precisa decidir: o Caminho é necessario
para mim ou nao? Se pudermos ser sinceros, esses valores
poderao provocar mudancas. Até o preparo da mente
produz resultados. Mas existe um risco. Apesar de a mente
mudar a cada dia, nossa esséncia permanece a mesma.
Ocasionalmente, podemos sentir, com nossa esséncia, algo
muito ruim para ndés ou para nossa paz de espirito. Ja
sentimos o gosto de algo que, mesmo esquecido, pode
voltar. Se a impressao for muito forte, nossas associacoes
ficarao nos lembrando, e, se for intensa, ficaremos metade
em um lugar e metade em outro. E nunca nos sentiremos
confortaveis. Isso é bom apenas se a pessoa tem a
possibilidade real de mudar e a chance de mudar.

As pessoas podem se sentir muito infelizes — nem peixe,
nem carne, nem arenque. E um risco sério. Antes de
pensarmos em mudar de poltrona, sera prudente pensar
com cuidado e analisar bem os dois tipos de assento. Feliz é
a pessoa que se senta em sua cadeira comum. Mil vezes
mais feliz € a pessoa gque se senta na cadeira dos anjos,
mas miseravel é o que nao tem cadeira. Cada um precisa



decidir — vale a pena? Agora nossa consciéncia é relativa,
mas, quando mudarmos nossos valores, teremos de parar
de mentir para n6s mesmos. Depois de vermos uma coisa,
fica bem mais facil ver outra e mais dificil fechar os olhos.
Ou paramos de olhar ou nos dispomos a correr riscos.



SOFRIMENTO VOLUNTARIO

analogia da carruagem puxada a cavalo inclui trés

conexdes entre os quatro componentes: a “compreensao
do condutor”, que o une ao mestre; as “rédeas”, que o
ligam ao cavalo; e os “varais” e os “arreios”, 0s quais ligam
o cavalo a carruagem. Se faltar algo nessas conexdes, o
conjunto nao poderd agir como um todo unificado. Portanto,
as conexdes sao tao importantes quanto os “corpos”
representados pela carruagem, pelo cavalo, pelo condutor e
pelo mestre. O trabalho com ndés mesmos acarreta um
trabalho simultaneo nos “corpos” e nas “conexdes”, embora
sejam trabalhos de outro tipo. Os corpos e as conexdes
podem ser ilustrados da seguinte maneira:

“Mestre” (“eu”,

consciencia,

; . “Cavalo” I i

"Carruagem -aval Condutor
; sentimentos,

( (mente)

(corpa)
: desejos) vontade)

As vezes acontece de os corpos estarem desenvolvidos e
funcionando, mas as conexdes nao. Nesse caso, de que
adianta toda essa organizacao? Assim como a pessoa Cujos
corpos nao se desenvolveram, a organizacao toda acabard



sendo controlada de baixo para cima, isto é, nao pela
vontade do mestre, mas por acidente. Como vimos, porém,
uma coisa é trabalhar com os corpos, o condutor, o cavalo e
a carruagem; trabalhar com as “conexbes” é algo
completamente diferente.

Quando a pessoa tem apenas um corpo fisico, ele é ativo,
e tudo o mais é passivo. Em uma pessoa com dois corpos, o
segundo funciona ativamente em relacao ao corpo fisico, o
qual permite que a consciéncia do “corpo astral” controle o
corpo fisico. Em uma pessoa com trés corpos, o terceiro
corpo, o “mental”, funciona de modo ativo em relacao ao
“corpo astral” e ao corpo fisico, o que permite a consciéncia
do “corpo mental” controlar tanto o “corpo astral” quanto o
corpo fisico. Em uma pessoa com quatro corpos, 0 corpo
ativo é o quarto, e isso significa que a consciéncia do quarto
corpo tem controle completo sobre os corpos “mental”,
“astral” e fisico. Os relacionamentos, no caso de um so
corpo e no de varios corpos, podem ser ilustrados por
simbolos, com o “mais” (+) indicando ativo e 0 “menos” (-)
indicando passivo nos diagramas acima.



Como podemos ver, essas quatro estruturas sao bem
diferentes dependendo dos corpos envolvidos. Mas a
mesma ordem de relacionamento entre as funcdes é
possivel em uma pessoa que tenha apenas o corpo fisico. As
funcoes fisicas podem controlar sentimento, pensamento e
consciéncia; o sentimento pode controlar as funcoes fisicas;
o pensamento pode controlar as funcdes fisicas e o
sentimento; ou a consciéncia pode controlar as funcdes
fisicas, o sentimento e o pensamento.



A possibilidade de mudanca interior depende do cavalo.
Logo, deveriamos comecar a ensinar uma nova lingua ao
cavalo, preparando-o para o desejo de mudanca. O cavalo e
o condutor estdo ligados pelas rédeas. As vezes, o condutor
nao pode dar ordens ao cavalo porque nossas “rédeas”, que
nao sao feitas de couro, tém a capacidade de ficar ora mais
grossas, ora mais finas. Quando ficam mais finas, o
condutor nao consegue controlar o cavalo. A mesma
situacao se da entre o cavalo e a carruagem, isto é, a
conexao dos “varais”.

Temos em nos algo como o magnetismo, que consiste nao
sé de uma, mas de varias substancias formadas enquanto a
maquina esta em funcionamento. Quando a maquina
funciona mecanicamente, uma primeira substancia é
formada. Quando trabalhamos com o subconsciente,
produz-se outro tipo de substancia. E quando trabalhamos
conscientemente, produz-se um terceiro tipo de substancia.
Em relacdao as conexdes entre nossos centros, a primeira
substancia corresponde aos “varais”; a segunda, as
“rédeas”; e a terceira, a substancia que permite ao condutor
ouvir o passageiro, lembrando que o som nao consegue se
propagar no vacuo.

O mestre da carruagem é o “eu”, desde que tenhamos um
eu”. Se nao tivermos, sempre havera um passageiro
eventual sentado na carruagem, dando ordens ao condutor.
Entre o passageiro e o condutor, hd uma substancia que
permite ao condutor escutd-lo. A presenca ou a auséncia
dessas substancias depende de muitos fatores acidentais.
Se a substancia necessaria tiver sido acumulada, o

"



passageiro podera dar ordens ao condutor. Mas talvez o
condutor nao consiga fazer o cavalo obedecer, e assim por
diante. As vezes, podemos; outras ndo. Depende da
guantidade de substancia. Amanha poderemos, hoje nao
podemos. Essa substancia é o resultado de muitas coisas.

Uma dessas substancias é formada quando sofremos.
Novamente aqui, a Lei de Trés atua. Entre os principios
positivo e negativo deve haver atrito, sofrimento. E o
sofrimento que leva ao terceiro principio. Quando somos
passivos, o sofrimento e os resultados ocorrem fora, e nao
dentro de néds. Isso é cem vezes mais facil, mas o resultado
interior é obtido apenas quando tudo ocorre dentro de nés.
Essa lei estd em toda parte e em tudo, inclusive, por
exemplo, em conversas. Quando as pessoas falam, uma
afirma e a outra nega. Caso nao discutam, nada vird dessas
afirmacdes e negacdes. Se discutirem, um novo resultado é
produzido, isto €, um novo conceito, diferente do conceito
da pessoa que afirmou ou da que negou. Logo, nao
podemos dizer que nossas conversas anteriores nunca
produziram resultados. Houve um resultado, mas nao para
nés, s6 para alguma coisa ou alguém fora de nds. Se
quisermos ter resultados préprios, teremos de levar essa lei
para nosso interior, para ndés mesmos. Nesse sentido,
teremos de mudar o campo de acao dessa lei. O que
fizemos até agora ao afirmar, negar e discutir com terceiros
precisamos fazer em nosso intimo, a fim de que os
resultados obtidos sejam subjetivos.

Somente o confronto pode produzir um resultado. Sempre
gue ha um elemento ativo, ha um elemento passivo. Se



acreditamos em Deus, também acreditamos no diabo. Isso
nao tem valor nenhum. Sermos bons ou maus nao vale
nada. Apenas o confronto entre dois lados tem valor. A cada
momento pode haver um conflito em nds, mas nunca nos
vemos. Ao comecarmos a olhar para dentro de nds,
veremos. Se tentarmos fazer algo que nao queremos,
iremos sofrer. Se quisermos fazer alguma coisa e nao a
fizermos, também sofreremos. Ha& varios tipos de
sofrimento. Queremos, por exemplo, dizer alguma coisa,
mas achamos melhor nao dizer nada. Um lado quer falar, e
o outro quer ficar em siléncio. O conflito produz uma
substancia que se armazena em determinado lugar. Apenas
quando uma grande quantidade estiver acumulada é que
algo novo podera se manifestar.

Mas o sofrimento inconsciente nao produz resultados:
veja-se 0 caso de quem nao tem dinheiro para comprar pao
e sofre com a fome. Se temos um pouco de pao e nao o
comemos, € melhor. Ao mesmo tempo, se sofrermos com
um centro, seja o do pensamento, seja o do sentimento,
iremos enlouguecer, teremos de ir para um manicomio. O
sofrimento deve ser harmonioso, com uma correspondéncia
entre o fino e o grosseiro.

Todos tém aversao ao sofrimento. Todos querem ficar
quietos, escolher o que é mais facil, menos perturbador,
tentando ndo pensar muito. As vezes somos ativos; as
vezes, passivos. Uma hora somos ativos; em outra,
passivos. Quando somos ativos, nos desgastamos. Quando
somos passivos, descansamos. Mas, quando tudo estd
dentro de nés, nao conseguimos descansar. A lei sempre



atua. E sofremos sempre que nao estamos mecanicamente
quietos.

Nos dois rios, o sofrimento depende da posicao de cada
gota, que em um instante acha-se na superficie e, no outro,
no fundo. No primeiro rio, o sofrimento é completamente
inutil, pois é acidental e inconsciente. No segundo rio,
porém, o sofrimento pode ser voluntario, e entao vigora a
lei da redencao. Hoje a gota sofre porque ontem nao sofreu
o suficiente. A gota também pode sofrer de antemao. Mais
cedo ou mais tarde, tudo se acerta. Em vez de sofrer
simplesmente porque se sente triste, a pessoa pode sofrer
por ontem e preparar-se para amanha. Apenas o sofrimento
voluntario tem valor.



A PRIMEIRA LIBERTACAO

ibertacao leva a libertacao. Essas sao as primeiras
Lpalavras da verdade — nao a verdade entre aspas, mas
a verdade no sentido genuino da palavra. Trata-se de uma
verdade que nao € meramente teérica, nao é apenas uma
palavra, mas uma verdade que pode ser constatada na
pratica. Precisamos compreender o significado por tras
dessas palavras.

Por libertacdo entende-se a libertacdo que é a meta de
todas as escolas, de todas as religides, em todos os tempos.
Essa libertacao pode ser bem grande. Todos a desejam e a
almejam. Mas ela nao pode ser atingida sem a primeira
libertacao, uma libertacao menor. A grande libertacao é a
libertacdao das influéncias externas a nés. A libertacao
menor é a libertacdo das influéncias em nosso intimo.

Influéncias internas e escravidao interna provém de
muitas fontes variadas e de fatores independentes —
independentes porque as vezes sao uma coisa e outras
vezes sao outra, pois temos muitos inimigos. Sao tantos que
a vida nao seria longa o suficiente para enfrentarmos cada
um deles diretamente, livrando-nos de um por um
separadamente. Por isso precisamos encontrar um método,
uma linha de trabalho, que nos permita, ao mesmo tempo,
destruir o maior nimero possivel de inimigos em nés, dos



quais provém essas influéncias. Precisamos lidar com eles
indiretamente a fim de podermos nos livrar de varios ao
mesmo tempo.

Os principais inimigos, e também os mais ativos, sao a
vaidade e o amor-préprio. Um ensinamento chega a chama-
los de representantes e mensageiros do préprio demaénio.
Por algum motivo, eles também sao chamados de Sra.
Vaidade e Sr. Amor-Proprio. Esses representantes do
demb6nio montam guarda incessantemente no limiar que
nos separa do exterior e impedem a entrada nao apenas
das boas influéncias, como também das mas. Portanto, tém
um lado bom e um ruim. Para a pessoa que deseja
selecionar as influéncias que recebe, é uma vantagem ter
esses vigias. Mas se ela quiser que todas as influéncias
entrem, nao importa quais — pois é impossivel selecionar
apenas as boas —, entao ela precisa se libertar o maximo
que puder e acabar por se livrar desses vigias, 0S quais sao
considerados indesejaveis por alguns.

H& muitos métodos e um grande numero de meios para
nos libertarmos. Pessoalmente, eu aconselharia tentar a
libertacao sem teorias desnecessarias, por meio de um
simples raciocinio intimo. Isso é possivel com um raciocinio
ativo. No entanto, se a pessoa nhao conseguir, se esse
método falhar, nao havera outra maneira de prosseguir.

Tome como exemplo o amor-proprio, que ocupa quase
metade de nosso tempo e de nossa vida. Se alguém, ou
alguma coisa, fere nosso amor-préprio a partir do exterior,
entao nao apenas naquele momento, mas por um bom
tempo, esse sentimento fecha todas as portas e, por isso,



isola nossa vida. Se vivo apenas em meu intimo, isso nao é
vida. Mas todos vivem assim.

Imaginemos, por exemplo, que estou em uma reuniao com
duas pessoas, as quais chamarei de M. e K. Moramos juntos.
M. diz que sou tolo — fico ofendido. K. me olha com desdém
— fico ofendido. Analiso. Fico magoado, nao me acalmo nem
me recomponho por um bom tempo.

Todo mundo é afetado dessa forma. Passamos o tempo
todo por experiéncias similares. Uma experiéncia se esvai,
mas, assim que isso acontece, nao tarda para que outra da
mesma natureza comece. Nossa maquina é disposta de tal
forma que nao hda lugares separados onde coisas diferentes
podem ser vivenciadas simultaneamente. Temos apenas um
lugar para nossas experiéncias psiquicas. Por isso, se esse
lugar esta ocupado por experiéncias como essas, nao pode
haver duvidas de que teremos as experiéncias que
desejamos. E se imaginamos que certas metas ou
libertacbes nos proporcionarao certas experiéncias, nao o
farao caso as coisas permanecam como estao.

Entretanto, vivo quando estou conectado com o mundo
exterior. E, qguando me examino, conecto-me com o exterior.
Assim, dedico-me a um raciocinio diferente, mais ativo. M.
me chamou de tolo. Por que devo me sentir ofendido? Esse
tipo de coisa nao me fere, por isso nao devo me ofender.
Isso nao acontece gracas a uma falta de amor-préprio.
Talvez eu tenha mais amor-préprio do que qualquer pessoa.
Talvez nao me sinta ofendido por causa desse amor-préprio.

Penso, raciocino, de modo exatamente contrario ao
habitual. Ele me chamou de tolo. Serd que ele € mesmo



sabio? Talvez seja tolo ou lunatico. Nao podemos exigir
sabedoria de uma crianca. Nao posso esperar sabedoria
dele. Seu raciocinio foi tolo. Alguém lhe disse algo a meu
respeito ou ele formou sua propria e tola opiniao de que eu
sou tolo. Pior para ele. Sei que nao sou tolo e, por isso, nao
me ofendo. Se um tolo me chama de tolo, ndao me sinto
ofendido em meu intimo. Mas se, em uma dada ocasiao, fui
tolo e me chamaram de tolo, nao me magoo, porque minha
tarefa nao é ser tolo. Presumo que seja assim para todos.
Portanto, ele me lembra, ajuda-me a perceber que sou um
tolo e que agi de modo tolo. Devo pensar nisso e talvez nao
aja como um tolo da préxima vez. Logo, de qualquer
maneira, nao me mMagoo.

K. me olhou com desdém. Isso nao me ofende.
Diferentemente, sinto pena dele por causa do olhar maldoso
que me lancou. Pois um olhar maldoso deve ter uma razao.
Sera que ele tem uma razao? Eu me conheco. Pelo que me
conheco, posso emitir juizos. E provavel que alguém lhe
tenha dito algo que o fez formar uma opinidao ruim a meu
respeito. Fico com pena dele, porque ele é um escravo gque
me vé por olhos alheios. Isso prova que ele nao representa
uma preocupacao para mim. E um escravo e, por isso, ndo
pode me ferir.

Tudo isso serve como exemplo de raciocinio. Na verdade, o
segredo e a causa de todas essas coisas estao no fato de
que nao sabemos 0 que somos e, por isso, hao temos um
amor-préprio auténtico. Com efeito, o amor-préprio € uma
coisa muito boa. Embora o amor-préprio, entendido de
forma geral como egoismo, seja repreensivel, o verdadeiro



amor-préprio é desejavel e necessario. O verdadeiro amor-
préprio — o qual, infelizmente, nao possuimos — é um sinal
de que nos valorizamos bastante. Se uma pessoa tem esse
amor-préprio, ele prova o que ela é.

Como dito antes, o amor-préprio € um representante do
deménio. E nosso principal inimigo, o maior freio a nossas
aspiracdes e nossas realizacdes. E a principal arma do
representante do inferno. Ao mesmo tempo, o amor-proprio
€ um atributo da alma. Por meio do amor-proprio podemos
discernir o espirito. O amor-préoprio indica e prova que
determinada pessoa é uma particula do céu. O amor-préprio
é 0 eu — eu sou Deus. Portanto, é desejavel ter amor-
préprio. O amor-préprio é o inferno e o amor-préprio € o céu.
Esses dois, tendo o mesmo nome, sao semelhantes
externamente, mas diferentes e opostos um ao outro em
esséncia. Se analisarmos de maneira superficial, porém,
poderemos olhar a vida toda sem jamais distinguir um do
outro. E muito dificil distinguir os dois ao olharmos para
outras pessoas e, mais dificil ainda, ao olharmos para nés
mesmos.

H& um ditado: “Aquele que tem amor-préprio estd a meio
caminho da liberdade”. Mas, entre nds, todos estao
transbordando de amor-proprio. E, apesar de estarmos
cheios de amor-préprio até a boca, ainda nao conquistamos
nem um pedacinho de liberdade. Nossa meta deve ser ter
amor-préprio. Se tivermos amor-préprio, por esse simples
fato iremos nos livrar de muitos de nossos inimigos internos.
Talvez nos livremos até dos principais — o Sr. Amor-Préprio e
a Sra. Vaidade.



O raciocinio ativo se aprende na pratica. Deve ser muito
praticado e de varias maneiras diferentes.



LIBERTAR-SE DE INFLUENCIAS

o homem comum, tudo é governado pelo corpo fisico,
No qual, por sua vez, é governado por influéncias
externas. O homem estd sujeito a muitas influéncias, que
podem ser divididas em duas categorias. Primeiro, as
resultantes de causas guimicas e fisicas; segundo, aquelas
de origem associativa e que resultam de nosso
condicionamento.

Influéncias “quimico-fisicas” tém origem material e
resultam da mistura de duas substancias que produzem
alguma coisa nova. Surgem independentemente de nds e
agem de fora para dentro. Por exemplo: as emanacdes de
alguém podem se combinar com as nossas — a mistura
produzird algo novo. E isso nao se aplica apenas a
emanacoes externas. A mesma coisa acontece dentro de
uma pessoa. Logo, sentimo-nos a vontade ou
desconfortaveis quando ha alguém sentado perto de nés. Se
nao ha harmonia, sentimo-nos pouco a vontade. Cada
pessoa tem varios tipos de emanacao, com suas proprias
leis, o que permite diversas combinacdes. Dentro de nés, as
emanacdes de um centro formam diversas combinacdes
com as emanacdes de outro centro. Esse tipo de
combinacao é quimica. As emanacdes variam dependendo
até de termos bebido cha ou café.



A fim de analisar as influéncias quimico-fisicas sobre
nossos varios centros, voltamos a analogia da carruagem,
do cavalo e do condutor, bem como dos varais, das rédeas e
da substancia, ou “éter”, que liga o passageiro ao condutor.
Tudo tem suas emanacodes e sua atmosfera. A natureza de
cada atmosfera é diferente porque cada uma tem origem
diferente, propriedades diferentes e conteldo diferente. As
atmosferas sao similares umas as outras, mas diferem em
suas vibracdées materiais. A carruagem — noOsSsSO COrpo —
tem uma atmosfera com propriedades especiais. Nossos
sentimentos também produzem uma atmosfera, cujas
emanacdes podem estender-se muito. Quando nossos
pensamentos resultam de  associacdes, produzem
emanacoes de um terceiro tipo. Quando ha um passageiro
na carruagem, em vez de um assento vazio, as emanacdes
também sao diferentes, distintas das emanacdes do
condutor. O passageiro nao € um provinciano qualquer; ele
pensa em filosofia, e nao em uisque.

As influéncias “associativas” sao bem diferentes. Se
vemos uma forma particular ou se alguém age de certa
maneira, a acao resultante exercida sobre nds é mecanica.
Ela ativa alguma lembranca ou associacao que da origem a
outras associacdes, e assim por diante. Gracas a esse
choque, nossos sentimentos e pensamentos se alteram.
Esse processo nao é quimico, mas mecanico. Analisemos
primeiro as influéncias associativas da “forma”. A forma nos
influencia. Se estamos acostumados a ver uma forma
especifica, ficamos receosos quando ela esta ausente. A
forma causa o choque inicial em nossas associacdoes. A



beleza, por exemplo, também é forma. Na verdade, nao
podemos ver a forma como ela é. Vemos apenas uma
imagem. Uma segunda categoria de influéncia associativa é
a de nossos sentimentos — nossas simpatias ou antipatias.
Os sentimentos de outra pessoa nos afetam, e nossos
sentimentos reagem de acordo. As vezes isso acontece no
sentido inverso. Depende das combinacdes. Ou a outra
pessoa nos influencia ou nds a influenciamos. Essa
influéncia pode ser chamada de “relacionamento”. Um
terceiro tipo de influéncia associativa pode ser chamado de
“persuasao” ou “sugestao”. Uma pessoa, por exemplo,
persuade outra com palavras. Alguém nos persuade, nés
persuadimos outros. Todos persuadem, todos sugerem.
Essas influéncias quimico-fisicas e associativas provém de
coisas proximas a nés. Mas ha ainda outras influéncias que
provém de coisas maiores, da Terra, dos planetas e do sol,
onde operam leis de outra ordem. A Terra e o0s outros
planetas estao em movimento constante, cada um com
velocidade diferente. As vezes se aproximam, as vezes se
afastam uns dos outros. Assim, sua interacao mdutua
aumenta ou enfraquece, chegando até a cessar. Agora um
planeta age, agora outro, agora um terceiro, e assim por
diante. Esquematicamente, podemos imaginar essas
influéncias da maneira a seguir. Imagine uma roda grande,
pendurada verticalmente sobre a Terra, com sete ou nove
holofotes coloridos imensos presos a sua volta. A roda gira,
e a luz, ora de um projetor, ora de outro, dirige-se para a
Terra. Assim a Terra esta sempre colorida pela luz do
projetor que a ilumina em um dado momento. Todos os



seres nascidos na Terra sao coloridos pela luz que estiver
ativa no momento de seu nascimento e mantém essa cor ao
longo da vida. Nao ha efeito sem causa, e nao pode haver
causa sem efeito. De fato, os planetas exercem uma
influéncia muito grande, tanto na vida da humanidade em
geral quanto na vida de cada pessoa. Engana-se a ciéncia
moderna ao nao reconhecer essa influéncia, apesar de ela
nao ser tao grande quanto os “astrélogos” modernos
querem nos fazer crer.

Quase tudo nos influencia, embora muitas das influéncias
da Terra, dos planetas e do sol nao consigam nos atingir
caso estejamos totalmente sob a influéncia de coisas
pequenas. Cada pensamento, sentimento e movimento
resulta de uma ou de outra influéncia. Tudo que fazemos,
todas as nossas manifestacoes, € o que é porque alguma
coisa nos influencia a partir do exterior. As vezes essa
escravidao nos humilha, as vezes nao. Depende do que
gostamos. Por um lado, temos escolha, isto é, podemos
manter algumas influéncias e nos livrar de outras. Mas nao
podemos nos livrar de uma influéncia sem nos
submetermos a outra. E por isso que o trabalho com nds
mesmos resume-se, em ultima analise, a escolher a qual
influéncia estaremos sujeitos, recebendo seus efeitos. Para
isso, naturalmente, é necessario saber de antemao qual
influéncia nos sera mais proveitosa.

No intuito de nos libertarmos de influéncias quimico-
fisicas, temos de ser passivos. Essas influéncias se devem
as emanacdes da atmosfera do corpo, dos sentimentos, do
pensamento e, em algumas pessoas, também do “éter”. A



fim de podermos resistir a essas influéncias, precisamos ser
passivos. Assim ficaremos um pouco mais livres delas. E
aqui que atua a lei da atracao. Os iguais se atraem, isto é,
tudo vai para o lugar onde ha mais da mesma espécie. “A
gquem tem, mais sera dado. A quem nao tem, até isso lhe
sera tirado.” Se formos calmos, nossas emanacdes serao
pesadas e, assim, outras emanacoes virao e poderao ser
absorvidas, na medida em que tivermos espaco para elas.
Elas ocupam lugares vazios, onde ha vacuo, e ficam onde
ha calma, onde nao ha atrito. Mas, se formos agitados, nao
teremos emanacdes suficientes, pois elas irao para os
outros. E, se nao houver espaco, se tudo estiver cheio, as
emanacoes podem até nos atingir, mas ricochetearao ou
passarao ao largo.

Livrar-nos de influéncias do segundo tipo, isto §&,
associativas, exige um esforco artificial. E aqui que age a lei
da repulsao. Onde ha muito, pouco pode ser acrescentado,
e onde ha pouco, mais sera adicionado — o inverso da
primeira lei. Com influéncias desse tipo, tudo procede de
acordo com a lei da repulsao.

Assim, a fim de nos libertarmos, temos dois principios
separados para dois tipos diferentes de influéncia. Se
gqueremos ser livres, precisamos saber que principio aplicar
a cada caso em particular. Se aplicarmos a repulsao quando
necessitarmos de atracao, estaremos perdidos. Muita gente
faz o contrario do que é necessario. Mas ficard facil
distinguir esses dois tipos de influéncia se nos dermos ao
trabalho de olhar. No comeco, talvez nao percebamos a
diferenca entre emanacdes e impulsos associativos. Mas é



facil distinguir as emanacdes observando-as de perto; com
isso, passamos a gostar da diferenciacdo. E impossivel obter
um resultado imediato, livrando-nos de uma vez dessas
influéncias, mas o estudo e a diferenciacao tornam isso
possivel a qualquer um.

E mais facil estudar a influéncia do tipo associativo na
pratica. Veja, por exemplo, a influéncia por meio da forma.
As pessoas sempre se influenciam mutuamente por meio da
forma externa, isto é, dos movimentos, das roupas, do
asseio e coisas do género — o que chamamos de maneira
genérica de “mascara”. Essa influéncia pode ser mudada
com facilidade. No que diz respeito a segunda influéncia
associativa, a qual chamamos de sentimento e
relacionamento, devemos saber que a atitude dos outros
para conosco depende de nds e que, em geral, reflete nossa
prépria atitude. A fim de viver de modo inteligente, é
importante compreender que a responsabilidade por quase
todos os bons ou maus sentimentos estd em ndés mesmos,
em nossa atitude externa e interna. A atitude dos outros
costuma refletir nossa prépria atitude. Tudo é mecanico.
Podemos mudar nossos relacionamentos externos se
tomarmos as medidas necessarias.

A terceira forma de influéncia, a sugestao, é muito
poderosa. Toda pessoa se encontra sob influéncia de
sugestdes, e uma pessoa sugestiona a outra. Muitas
sugestoes ocorrem com facilidade, em especial se nao
sabemos que estamos sendo expostos a sugestdoes. Mesmo
que saibamos, as sugestdes penetram. E importante
compreender que, como regra geral, em todo momento da



vida, apenas um centro funciona em nés — seja o do
pensamento, seja o do sentimento — e que, em si, o centro
nao tem consciéncia, nao tem faculdade critica. Mas é
possivel assegurar a percepcao critica de novos materiais
se, durante a percepcao, cuidarmos para que outro centro
fique por perto e observe o material de soslaio. Esse novo
método consiste no seguinte: quando um pensamento ja
estd presente, tentamos sentir e, ao sentirmos alguma
coisa, tentamos dirigir nosso pensamento a esse
sentimento. Até entao pensamento e sentimento estavam
separados. Comecamos a vigiar nossa mente, a sentir o que
pensamos. Preparamo-nos para O amanha e nos
resguardamos contra engodos.

Toda pessoa, segundo sua individualidade, tem um
repertorio limitado de posturas, indissoluvelmente
conectadas com formas distintas de pensamento e de
sentimento. Essas formas, as quais podem ser chamadas de
posturas mentais e emocionais, acham-se tao unidas que
nao podemos substitui-las sem antes ter trocado nosso
repertério de posturas de movimento. Ao mesmo tempo,
cada um de nossos movimentos, voluntdrios ou
involuntarios, € uma transicao inconsciente de uma postura
automéatica fixa para outra, também automética. E ilusdo
pensar gue nossos movimentos sao voluntarios; na verdade,
sao automaticos. Nossos pensamentos e sentimentos sao
igualmente automaticos. E o automatismo de nossos
pensamentos e sentimentos esta definitivamente
relacionado com o automatismo de nossos movimentos. Um
nao pode ser mudado sem o outro.



Sé devemos adotar uma grande ideia com uma grande
compreensao. Para nds, as pequenas ideias sao tudo que
somos capazes de compreender — se tanto. Em geral, é
melhor ter alguma coisa pequena por dentro do que algo
grande do lado de fora. Precisamos pensar de um modo
diferente daquele com gque pensavamos antes.



OBTER UMA ALMA

a base de cada religiao, encontramos uma afirmacao

da existéncia de Deus, o Verbo. Um ensinamento diz
que, quando o mundo nao era nada, havia emanacodes,
havia Deus, o Verbo. Deus, o Verbo, é o mundo. Deus disse:
“Que haja isto”, e enviou o Pai e o Filho. Ele esta sempre
enviando o Pai e o Filho. E uma vez Ele enviou o Espirito
Santo.

Tudo que ha no mundo obedece a Lei de Trés. Tudo que
existe veio a existir de acordo com essa lei. Combinacoes
entre principios positivos e negativos sé podem produzir
novos resultados, diferentes do primeiro e do segundo, se
uma terceira forca entrar em cena. Se uma pessoa afirma,
outra nega, mas nada é criado enquanto outra coisa nao for
acrescentada. Entao algo novo surge.

O Absoluto cria com base na mesma lei. Sé que, nesse
caso, todas as trés forcas necessarias para produzir uma
nova manifestacao estao no préprio Absoluto. Ele as envia
de Si mesmo, emana-as. Depois as trés podem até trocar de
lugar. As trés forcas, ou principios, emanadas do Absoluto
criaram toda a multidao de sbis, um dos quais é o nosso sol.
Cada um dos séis também emana, e as emanacdes dos sdis,
por meio de combinacdes de matéria positiva e negativa,
dao origem a novas formacdes. O resultado de uma dessas



combinacdes é nossa Terra, e a combinacao mais nova é
nossa lua. Tudo tem emanacdes, e sua interacao produz
novas combinacdes. Elas incluem o homem e o micrébio.

Apos o ato da criacao, a existéncia e as emanacoes
continuam. As emanacoes penetram tudo segundo suas
possibilidades e, assim, também atingem o homem. O
resultado de sua interacao? Novos atritos. As emanacoes do
sol chegam a Terra e passam por ela sem se alterar, pois
sao finissimas. As emanacodes dos planetas atingem a Terra,
mas nao o sol. As emanacdes da Terra sao mais curtas
ainda. Desse modo, nos confins da atmosfera da Terra, ha
trés tipos de emanacao — do sol, da Terra e dos planetas.

A atividade criadora do Absoluto difere dos atos
subsequentes de criacao porque o Absoluto cria a partir de
Si mesmo. Apenas o Absoluto tem Vontade, e sé Ele envia
as trés forcas a partir de Si mesmo. Os atos criadores
subsequentes dao-se de maneira mecanica, por meio da
interacao baseada na mesma Lei de Trés. Nenhuma
entidade isolada pode criar por si s6 — somente a criacao
coletiva é possivel.

A atividade criadora do Absoluto procede rumo ao homem
na direcao dada pelo impulso original. Segundo a Lei das
Oitavas, esse desenvolvimento pode ir apenas até certo
ponto. No raio césmico da criacao, a linha que parte do
Absoluto e termina em nossa lua pode ser visualizada como
uma escada, cuja base é a lua. Os principais pontos dessa
linha de criacao sao: Absoluto, sol, Terra e o ultimo ponto, a
lua. Entre esses quatro pontos ha trés oitavas: Absoluto-sol,
sol-Terra e Terra-lua. Cada um desses pontos é um dd. Entre



eles, em trés pontos, ha, por assim dizer, trés maquinas
cuja funcao é fazer o fa passar para mi.

Em toda a oitava césmica, o choque sobre o fa deve vir de
fora, e o choque sobre o si vem de dentro do dé. Com eles,
a involucao procede de cima para baixo, e a evolucao de
baixo para cima. A vida do homem desempenha 0 mesmo
papel que os planetas em relacdao a Terra, a Terra em
relacao a lua e todos os sbis em relacao ao nosso sol. Tudo é
governado por uma lei, uma lei muito simples aplicada de
fora. Precisamos descobrir como essa lei atua sobre nés. De
acordo com ela, podemos seqguir a lei da evolucao ou a lei
da involucao, desde que deixemos no interior a lei exterior.

Em nosso sistema, somos criados a imagem de Deus — de
uma trindade. Se absorvermos conscientemente trés
substancias e as enviarmos para fora, poderemos construir
0 que quisermos fora de ndés mesmos. Isso é criacao. Mas,
quando isso ocorre por nosso intermédio, trata-se de criacao
do Criador. Nesse caso, as trés forcas se manifestam
separadamente em ndés e se combinam fora de nds. Toda
criacao pode ser subjetiva ou objetiva.

Ter uma alma é a meta de todas as religides, de todas as
escolas. Trata-se apenas de uma meta, uma possibilidade —
e nao de um fato. A crianca nunca nasce com alma, e o
homem comum nao tem nem alma, nem vontade. Nao ha
um mestre no homem comum e, se nao ha um mestre, nao
ha alma. A alma sé pode ser obtida no decorrer da vida e,
ainda assim, esse € um grande luxo, reservado a poucos. A
maioria das pessoas vive a vida sem alma, sem mestre, e
para a vida cotidiana a alma é até desnecessaria.



Mas a alma nao pode nascer do nada. Tudo é material,
bem como a alma, sé que ela consiste em matéria muito
fina. Consequentemente, a fim de se obter uma alma, antes
de tudo é necessario ter a matéria correspondente. Como
nao temos materiais suficientes nem para nossas funcoes
diarias, precisamos comecar a economizar no intuito de
pouparmos um pouco. A reserva de substancias a ser
acumulada deve ser grande. Do contrario, o que existir ird
se dissipar em pouco tempo. Se, por exemplo, tivermos
alguns cristais de sal e os colocarmos em um copo com
agua, eles irao se dissolver com rapidez. Podemos
acrescentar mais e mais, e ainda irao se dissolver. Chega
um momento, porém, em que a solucao fica saturada. Entao
o sal nao se dissolve mais, e o0s cristais permanecem
inteiros no fundo. A mesma coisa acontece com o
organismo humano. Ainda que materiais necessarios a
formacao da alma sejam produzidos constantemente no
organismo, esses materiais irao se dispersar e se dissolver
nele. E preciso haver uma sobra desses materiais no
organismo. Apenas assim a cristalizacao sera possivel.

O material cristalizado apds essa sobra assume a forma de
outro corpo, uma copia do corpo fisico da pessoa, que pode
ser separado dele. Cada corpo tem uma vida diferente, e
cada um estd sujeito a leis de ordens distintas. O novo
corpo — o0 segundo — é chamado de corpo “astral”. Em
relacao ao corpo fisico, € o que se chama de alma. Formar
esse corpo dentro do homem é a meta de todas as religides
e de todas as escolas. Cada religiao tem seu préprio modo,
mas a meta é sempre a mesma. Se o segundo corpo se



cristaliza, pode continuar vivo apés a morte do corpo fisico.
A matéria desse corpo astral, em suas vibracdes,
corresponde a matéria das emanacdes solares e,

teoricamente, é indestrutivel nos confins da Terra e de sua
atmosfera.



X

|
CONHECIMENTO DO SER



ARTE OBJETIVA

S pessoas que vivem na Terra pertencem a niveis

bastante dispares, apesar de terem uma aparéncia
exatamente igual. Assim como ha varios niveis diferentes
de pessoa, ha niveis diferentes de arte. Mas as diferencas
entre esses niveis sao bem maiores do que pensamos.
Consideramos diferentes coisas como sendo de niveis bem
préximos uns dos outros, e supomos que 0s varios niveis
diferentes nos sao acessiveis.

O que chamamos de arte é apenas uma reproducao
mecanica que imita a natureza ou outras pessoas, ou uma
mera fantasia, ou ainda um esforco em ser original. A
verdadeira arte é algo completamente diferente. As
verdadeiras obras de arte, em especial a arte antiga,
contém elementos inexplicaveis, um certo “qué” que nao
sentimos na arte contemporanea. Todos sentem a diferenca,
mas, Como nao a compreendemos, a esquecemos com
rapidez e presumimos que toda arte é igual. Entretanto, ha
uma enorme diferenca entre nossa arte e essa outra arte.
Na nossa arte, tudo é subjetivo — a percepcao que o artista
teve desta ou daquela sensacao, as formas pelas quais ele a
expressou e a percepcao dessas formas por outras pessoas.
Sobre um mesmo assunto, um artista pode sentir uma
coisa, e outro artista sentir outra bem diferente. O mesmo



pbr do sol, por exemplo, pode evocar alegria em um artista
e tristeza em outro. Dois artistas podem tentar expressar
percepcdes idénticas por meio de formas e técnicas
completamente diferentes, ou percepcdes completamente
diferentes da mesma forma — cada um segundo seu
treinamento, o qual o artista segue ou desconsidera. E os
ouvintes, espectadores ou leitores nao perceberao o que o
artista sentiu ou desejou transmitir, mas o que as formas
empregadas farao com que sintam por associacao.

Cada aspecto do processo artistico é subjetivo, e tudo é
acidental. O artista nao “cria”; ele se ocupa com uma obra
que “é criada”. Ele estd mergulhado em pensamentos e
humores 0s quais nao consegue compreender e nao pode
controlar; eles governam o artista e se expressam de
diversas maneiras. Como a forma da obra é totalmente
acidental, ela atua por acidente sobre as pessoas de
diversas maneiras, dependendo de seu humor, de seus
gostos e habitos, da hipnose sob a qual se encontram, e
assim por diante.

Na arte objetiva, real, nao ha nada de acidental. Nela, o
artista de fato “cria”, ou seja, faz o que deseja, coloca em
sua obra as ideias e 0s sentimentos que deseja colocar. Essa
obra atua sobre as pessoas de maneira definida, especifica.
Elas recebem precisamente o que o artista quis transmitir,
embora a mesma obra produza impressoes diferentes sobre
pessoas com niveis distintos de compreensao. Trata-se da
arte real, objetiva. Imagine um trabalho cientifico — um
livro sobre astronomia ou quimica, por exemplo. E
impossivel acontecer de duas pessoas qualificadas o



compreenderem de maneira diferente. Qualquer pessoa
alfabetizada, com o preparo adequado, ird entender
exatamente o que o autor quis expressar. Uma obra de arte
objetiva € como um livro desses, s6 que afeta tanto nosso
lado emocional quanto o intelectual.

Ainda hoje ha obras de arte objetiva. A grande Esfinge do
Egito € uma delas, e ha muitas outras, inclusive certas
obras de arquitetura admiradas ao longo da histéria, certas
estatuas de deuses. Ha figuras divinas e mitolégicas que
podem ser lidas como livros, nao apenas com a mente, mas
com as emocoOes, desde que sejam suficientemente
desenvolvidas. No decorrer de nossas viagens pela Asia
Central, descobrimos no deserto, aos pés do Hindu Kush,
uma estranha figura, a qual presumimos ser algum tipo de
deus ou demoénio antigo. No comeco a consideramos mera
curiosidade, mas apds algum tempo comecamos a sentir
que essa figura continha muitas coisas — na verdade, um
sistema cosmoldégico completo e complexo. Lentamente,
passo a passo, comecamos a decifrar esse sistema. Nés o
encontramos manifestado no corpo da figura, em suas
pernas, seus bracos, sua cabeca, seus olhos e ouvidos —
estava em toda parte. Absolutamente nada nessa estatua
era acidental, nada era insignificante. De maneira gradual,
compreendemos o objetivo das pessoas que fizeram a
estatua e comecamos a sentir seus pensamentos, suas
emocdes. Algumas pessoas do grupo chegaram a pensar
terem visto seus rostos e ouvido suas vozes. De qualquer
modo, o fato é que compreendemos o significado do que
guiseram transmitir apdés milhares de anos, nao apenas o



sentido, mas também todos os sentimentos e as emocodes
ligados a sua mensagem. Isso é que era obra de arte!



UM RIO DE MITOS E SIMBOLOS

ma das ideias centrais do conhecimento objetivo é a da

unidade de todas as coisas, da unidade na diversidade.
Desde tempos remotos, as pessoas que compreenderam o
conteldo e a importancia dessa ideia, e a viram na base do
conhecimento objetivo, conseguiram encontrar uma
maneira compreensivel de transmiti-la a outros. Os
portadores do conhecimento objetivo sempre consideraram
essa transmissao como seu dever. Nessa transmissao, a
ideia da unidade de todas as coisas precisava primeiro ser
passada, e da forma mais completa e precisa possivel. Para
tanto, a ideia tinha de ser apresentada de maneira que os
outros a recebessem sem que ela tivesse sido distorcida ou
corrompida. As pessoas que iriam receber a ideia tinham de
ser preparadas de modo adequado. A ideia era colocada em
uma forma ldgica, como nos sistemas filosoficos que
buscam definir o “principio fundamental” do qual derivam
todos os fendmenos ou em credos religiosos que tentam
inspirar a fé a fim de evocar uma onda de crencas emotivas,
levando-a ao nivel da “consciéncia objetiva”. Essas duas
formas de transmissao da ideia de unidade percorreram,
com sucesso maior ou menor, a histéria humana desde a
mais remota antiguidade até nossos tempos. Restaram
doutrinas filos6ficas e religiosas como monumentos no



caminho trilhado por aqueles que tentaram unir o
pensamento esotérico e o pensamento da humanidade.

Mas o conhecimento objetivo, o qual inclui a ideia de
unidade, pertence a consciéncia objetiva. As formas que o
expressam sao inevitavelmente distorcidas quando
percebidas pela consciéncia subjetiva e nao resultam na
aquisicao da verdade, mas apenas em ilusbées ainda
maiores. A consciéncia objetiva permite-nos ver e sentir a
unidade de todas as coisas, mas a consciéncia subjetiva
divide o mundo em milhdes de fenbmenos separados e
desconexos. Tentativas de conectar esses fenbmenos sob
uma base cientifica ou filoséfica levam a nada, pois nao
podemos reconstruir a ideia do todo a partir de seus restos
espalhados e nao podemos determinar como ele é dividido
sem compreender as leis nas quais essa divisao se baseia.

Todavia, a ideia da unidade de todas as coisas pode ser
encontrada no pensamento intelectual, embora sua relacao
com a diversidade nao possa ser representada com precisao
em palavras ou formas ldégicas. A linguagem sempre
interfere. Nossa linguagem foi idealizada para expressar
impressdoes de pluralidade e diversidade recebidas em
estados subjetivos de consciéncia e é incapaz de transmitir
plena e compreensivelmente a ideia de unidade, a qual sé é
inteligivel e 6bvia no estado subjetivo de consciéncia.

Ao perceber as imperfeicbes e limitacbes da linguagem
comum, pessoas que possuiram conhecimento objetivo
tentaram expressar a ideia de unidade em “mitos”,
“simbolos” e certas “féormulas verbais” que, transmitidos
sem alteracao, passaram a ideia de uma escola para outra



e, volta e meia, de uma era para outra. “Mitos” e “simbolos”
visavam atingir os centros superiores do homem, os quais
funcionam em estados superiores de consciéncia. A meta
era transmitir ideias inacessiveis ao intelecto, transmitindo-
as de maneira a nao poderem ser interpretadas de forma
errada. Os “mitos” visavam o centro superior do
sentimento; os “simbolos”, o centro superior do
pensamento. E por isso que toda tentativa de compreender
ou de explicar “mitos” e “simbolos” com a mente comum,
ou as féormulas e expressdes que resumem seu conteddo,
esta fadada ao fracasso desde o comeco. S6 podemos
compreender alguma coisa com o centro apropriado. Mas a
preparacao para receber ideias pertencentes ao
conhecimento objetivo deve ser feita com base intelectual,
pois apenas uma mente preparada de maneira adequada
pode transmiti-las aos centros superiores sem introduzir
elementos estranhos.

Os simbolos usados na transmissao de ideias pertencentes
ao conhecimento objetivo incluiam diagramas das leis
fundamentais do universo, 0os quais nao sé transmitiam o
conhecimento em si como mostravam o caminho até elas. O
estudo dos simbolos, além de sua construcao e seu
significado, era parte importante da preparacao para se
receber o conhecimento objetivo e servia como teste para o
potencial do aluno. Se ele compreendesse um simbolo
apenas em sua maneira literal ou formal, isso, em si e de
per se, o impossibilitava de receber qualquer conhecimento
adicional. Os simbolos eram divididos em duas categorias.
Os simbolos fundamentais incluiam os principios dos



dominios distintos do conhecimento, e o0s simbolos
subordinados expressavam a natureza essencial dos
fendbmenos em sua relacao com a unidade.

Uma das férmulas que resumiam o contelddo de varios
simbolos era particularmente importante: “Assim em cima
como embaixo”, da Tabua de Esmeralda de Hermes
Trimegisto. Essa férmula diz que todas as leis do universo
estao refletidas em todos os fenbmenos, desde um atomo
isolado a qualquer objeto existente. Esse mesmo significado
esta contido na analogia entre o microcosmo e o
macrocosmo — entre o homem e 0 universo. As leis
fundamentais das triades e das oitavas penetram todas as
coisas e deveriam ser estudadas simultaneamente, tanto no
mundo quanto no homem. Mas, com relacao a si mesmo, o
homem é um objeto de estudo e de conhecimento muito
mais acessivel do que o mundo dos fendmenos exteriores.
Portanto, se almejamos conhecer o universo, devemos
comecar estudando a nés mesmos, compreendendo as leis
fundamentais que agem em nés. Sob esse ponto de vista,
ha outro ditado: “Conhece-te a ti mesmo”, profundamente
importante por ser uma das férmulas que leva ao
conhecimento da verdade. O estudo do mundo e o estudo
do homem ajudam-se mutuamente. Estudando o mundo e
suas leis, também estudamos a nés mesmos e, estudando-
nos, estudamos o mundo. Logo, cada simbolo nos ensina
alguma coisa a nosso respeito.

Podemos compreender os simbolos da seguinte maneira.
Ao estudarmos o mundo dos fendbmenos, antes de qualquer
coisa vemos dois principios opostos manifestados em tudo.



Suas diversas combinacdes, tanto por conjuncao quanto por
oposicao, produzem resultados que incluem um terceiro
principio e refletem a natureza essencial dos principios que
os criaram. Podemos ver essas grandes leis da dualidade e
da trindade manifestadas ao mesmo tempo no cosmo e em
nés mesmos. Com relacao ao COSMO, SOMOS mMeros
espectadores e vemos apenas a superficie de fendmenos os
quais parecem se mover em uma direcao mas que, na
verdade, estao se movendo em diversas direcdes. Quanto a
nés mesmos, por outro lado, a compreensao das leis da
dualidade e da trindade pode expressar-se de maneira
pratica. O individuo que compreendeu essas leis em si
mesmo pode, por assim dizer, dirigir sua manifestacao para
a linha permanente dos conflitos consigo mesmo no
caminho do autoconhecimento. Desse modo, ira introduzir
primeiro a linha da vontade no circulo do tempo e depois no
circulo da eternidade, o que criara nele o grande simbolo
conhecido como Selo de Salomao.

E impossivel transmitir o significado dos simbolos a
alguém que nao os compreendeu em si mesmo. Isso parece
paradoxal, mas o sentido de um simbolo e a revelacao de
sua esséncia s6 podem ser dados a uma pessoa (e
compreendidos por ela) se, por assim dizer, ela ja conhece o
conteudo desse simbolo. Com isso, o simbolo torna-se para
ela uma sintese de seu conhecimento, bem como um meio
para sua expressao e transmissao, da mesma maneira que
o foi para a pessoa que o elaborou.



SIMBOLOGIA E
AUTOCONHECIMENTO

Os simbolos mais simples:

ou 0s numeros 2, 3, 4, 5 e 6, que 0s expressam, possuem
um significado especifico relacionado ao desenvolvimento
interior do homem. Eles representam os diversos estagios
no caminho da autoperfeicao e do crescimento do ser.

Em nosso estado comum, natural, cada um de nds existe
como uma dualidade. Consistimos totalmente de
dualidades, ou “pares de opostos”. Todas as nossas
sensacdes e impressdes, 0S nossos sentimentos e
pensamentos podem ser divididos em positivos e negativos,
Uteis e nocivos, necessarios e desnecessarios, bons e maus,
agradaveis e desagradaveis. Os centros também funcionam
de acordo com esse tipo de oposicao. Os pensamentos, por
exemplo, opdem-se aos sentimentos, e impulsos motores
opdem-se a procura instintiva pela quietude. Todas as



nossas percepcoes, todas as nossas reacdes, nossas vidas
inteiras sao vividas segundo essa dualidade. Mas essa
dualidade é instavel, e os lados opostos tendem a se
alternar. O vitorioso de hoje é o derrotado de amanha; o
dominador de hoje é o subordinado de amanha. E todas
essas alternancias sao igualmente mecanicas, igualmente
independentes de nossa vontade e igualmente incapazes de
nos levar a atingir qualquer meta. A compreensao da
dualidade em nés mesmos comeca pela percepcao de nossa
mecanicidade e pelo reconhecimento da diferenca entre o
gque é mecanico e o0 que é consciente.

Antes de podermos compreender nossa mecanicidade,
temos de destruir a falsa suposicao de que até nossas acoes
Mmais mecanicas sao voluntarias e conscientes e que cada
um de ndés é unitario e integro. Quando essa ilusao
autoimposta é destruida e comecamos a distinguir o que é
mecanico do que é consciente em nés mesmos, comegcamos
também o esforco para perceber a consciéncia em nossa
vida, subordinando o mecanico ao consciente. Para isso,
comecamos com o esforco, proveniente de motivos
conscientes, de tomar uma decisdo clara contra processos
mecanicos que se desenvolvem sob a lei da dualidade. Essa
criacdao de um terceiro principio permanente é, para o
homem, a transformacao da dualidade na trindade.

Ao fortalecer essa decisao e aplica-la constantemente a
todos o0s eventos de nossa vida nos quais “choques”
neutralizantes acidentais provocaram resultados acidentais,
poderemos, com o tempo, desenvolver uma linha
permanente de resultados, o0s quais representam a



transformacao da trindade em uma quaternidade. O estagio
seguinte, no qual a quaternidade se transforma em uma
quintinidade, isto é, a construcao do pentagrama, pode ter
muitos niveis de significado diferentes para nds, inclusive o
crucial e indubitavel que pertence ao trabalho dos centros.

O desenvolvimento da maquina humana e o0
enriguecimento do ser comeca com um novo funcionamento
dessa maquina, uma nova relacao entre os centros do
pensamento, do sentimento, do movimento, do instinto e do
sexo. O superdesenvolvimento de um centro a custa dos
outros produz uma pessoa extremamente unilateral e
impede a possibilidade de mais desenvolvimento. Mas se
uma pessoa faz com que o trabalho dos cinco centros entre
em harmonia, ela “prende o pentagrama em seu interior” e
torna-se um exemplo rematado do ser humano fisicamente
perfeito. O funcionamento harmonioso dos cinco centros
permite uma unidao com 0s centros superiores, que introduz
o principio faltante e traz a conexao direta e permanente
com a consciéncia objetiva e o conhecimento objetivo.
Entdo a pessoa se torna a estrela de seis pontas, isto &, ao
prender-se a um circulo de vida independente e completo
em si mesmo, ela se isola das influéncias externas ou dos
choques acidentais e incorpora nela propria o Selo de
Salomao.

Essa série de simbolos — representados pelos numeros 2,
3, 4,5 e 6 — pode ser considerada aplicavel a um Unico
processo. Mas até essa interpretacao esta incompleta. Um
simbolo nunca pode ser interpretado plenamente. Ele sé



pode ser vivenciado, assim como a ideia de
autoconhecimento, a qual também deve ser vivenciada.

Esse processo de desenvolvimento individual harmonioso
pode ser examinado do ponto de vista da Lei das Oitavas,
que da origem a outro sistema de simbolos. No que diz
respeito a essa lei, cada processo concluido é uma transicao
da nota doé por meio de uma série de tons sucessivos até o
ddé da oitava seguinte. As sete notas basicas da oitava
expressam a Lei de Sete, e a adicao do do da oitava
seguinte, isto é, o coroamento do processo, é a oitava
etapa. As sete notas basicas, com os dois “intervalos” e os
“choques adicionais”, dao nove etapas, que totalizam dez
com o do da oitava seguinte. A décima e Ultima etapa
representa o final de um ciclo e o comeco de outro. Assim, o
processo de desenvolvimento representado pela Lei das
Oitavas inclui os numeros de um a dez. Nesse ponto,
chegamos ao que pode ser chamado de simbolismo dos
numeros, o qual ndao pode ser compreendido sem a Lei das
Oitavas ou sem a concepcao clara da forma como as oitavas
se expressam no sistema decimal, e vice-versa.

Nos sistemas ocultistas ocidentais, ha um método
conhecido como “adicao teoséfica”, o qual define nimeros
que consistem de dois ou mais algarismos mediante a soma
desses algarismos. Para 0Ss que nao compreendem o
simbolismo dos nimeros, esse método de sintese numérica
parece completamente arbitrario e sem sentido. Mas, para
quem o conhece e tem a chave para a unidade de todas as
coisas, a adicao teosodfica é profundamente significativa na
dissolucao de todas as diversidades das leis fundamentais



gue a governam e que se expressam nos numeros de um a
dez.

Como foi dito, na simbologia os nUmeros estao associados
a figuras geométricas especificas e sao mutuamente
complementares. Na Cabala ha um sistema de simbolos
baseados em letras e outro baseado em palavras. Ao
combinar o simbolismo numérico com figuras geométricas,
letras e palavras, o resultado sera uma metodologia
complexa, porém mais perfeita. Além disso, ha sistemas de
simbolos de magia, alquimia e astrologia, bem como a
simbologia do Tar0, a qual os une em um unico todo.

Todos esses sistemas podem servir de meio de
transmissao da ideia de unidade. Nas maos dos ignorantes,
porém, malgrado a boa intencao, o mesmo simbolo se torna
um “instrumento de engodo”. A razao para isso se deve ao
fato de supor que um simbolo tenha um significado final e
especifico. Ao expressar as leis da unidade da infindavel
diversidade, o simbolo possui, em si, um ndmero infindavel
de aspectos pelos quais pode ser examinado, exigindo que
o espectador consiga vé-lo ao mesmo tempo sob varias
perspectivas. Depois de transpostos para as palavras da
linguagem cotidiana, os simbolos ficam engessados. Perdem
seu brilho e tornam-se, com facilidade, “seus préprios
opostos”, e o significado fica confinado a uma moldura
dogmatica estreita, a qual nao permite sequer a relativa
liberdade de um exame légico do assunto. A causa esta na
compreensao literal, que atribui apenas um significado ao
simbolo. A verdade fica ainda mais obscura sob uma capa
de ilusao e sé pode ser redescoberta por meio de um



enorme esforco de negacao. Sabe-se muito bem que a
ilusao surgiu dos simbolos da religiao, da alquimia e, em
particular, da magia, quando as pessoas 0s entendiam
literalmente, com apenas um significado.

Apesar disso, a compreensao correta dos simbolos nunca
pode levar a discussodes. Ela aprofunda nosso conhecimento
e nao pode ser tedrica, pois nos motiva a almejar resultados
reais, por meio da uniao entre o conhecimento e a
existéncia, ou seja, do fazer. O conhecimento puro nao pode
ser transmitido, mas os simbolos que o expressam sao
como um Vvéu que se torna transparente aqueles que
desejam ver e sabem como fazé-lo.

Isso nos leva ao simbolismo da fala, embora nem todos
consigam compreendé-lo. Captar o sentido interior do que é
dito depende do nivel de desenvolvimento do ouvinte, de
seu estado e da capacidade de fazer esforcos
correspondentes a compreensao. De modo geral, quando
ouvimos coisas novas para nds, em vez de nos esforcarmos
para compreendé-las, comecamos a coloca-las em duvida
ou a refuta-las, mantendo opinides contrarias que parecem
corretas mas que, na verdade, nada tém a ver com o
sentido real. Desse modo, perdemos toda e qualquer
oportunidade de aprender algo novo. Antes de podermos
compreender o discurso quando ele se torna simbdlico, tera
sido preciso aprender e ja saber como ouvir. Qualquer
tentativa de compreensao literal de discursos que lidem
com o0 conhecimento objetivo, com a unidao entre
diversidade e unidade, estara fadada ao fracasso desde o
inicio e levara, na maioria dos casos, a mais ilusoes.



Precisamos nos deter um pouco neste ponto porque o
intelectualismo da educacao contemporanea ensina as
pessoas a procurarem definicdes académicas e argumentos
|6gicos sobre tudo o que ouvem. Sem perceber, prendemo-
nos de maneira inconsciente ao desejo de precisao em
areas nas quais as definicdes exatas implicam significados
inexatos. Gracas a essa tendéncia em nosso pensamento,
geralmente o conhecimento exato referente a detalhes de
alguma coisa, transmitido a uma pessoa antes que ela
tenha adquirido a compreensao de sua natureza essencial,
torna essa natureza ainda mais dificil de ser compreendida.
Isso nao significa que nao haja definicbes exatas no
caminho do verdadeiro conhecimento. De fato, é apenas la
gue elas existem. Essas definicbes, porém, sao muito
diferentes das que costumamos imaginar. E se alguém
sup0e que pode sequir o caminho do autoconhecimento
guiado pelo conhecimento exato de todos os detalhes, ou se
suspeita que esse conhecimento pode ser adquirido sem o
trabalho de assimilacao do que foi recebido, entao deve,
antes de qualquer coisa, compreender que aquilo que busca
pode ser obtido somente caso se esforce sozinho. Ninguém
pode nos dar o que ja temos e ninguém pode fazer nosso
trabalho por nds. Tudo que alguém pode fazer por nés é nos
dar o impeto para trabalhar. Sob essa perspectiva, o
simbolismo pode proporcionar esse tipo de impeto caso seja
percebido adequadamente.



O ENEAGRAMA

e acordo com a Lei das Oitavas, todos 0s processos,
D em todos os planos, sao totalmente determinados pela
lei da estrutura da escala de sete tons. Nesse sentido, toda
nota da escala, considerada em outro plano, representa
outra vez uma oitava completa. Os “intervalos” entre mi e
fa e entre si e dd, os quais exigem um “choque” externo
para a continuidade do processo, conectam, por esse fato,
um processo a outros processos. Decorre disso que a Lei das
Oitavas conecta todos 0s processos do universo aos demais.
Para os que conhecem as escalas da passagem e as leis que
controlam a estrutura da oitava, ela possibilita o
conhecimento exato de tudo, de todo fendbmeno, tanto em
sua natureza essencial quanto em relacao a outros
fendmenos.

Para uma sintese de todo conhecimento relacionado a lei
da estrutura da oitava, ha um certo simbolo que assume a
forma de um circulo dividido em nove partes, com linhas
gque unem o0s nove pontos de sua circunferéncia em uma
ordem especifica. Antes de passar ao estudo do simbolo em
si, €& importante compreender certos aspectos do
ensinamento que emprega esse simbolo, bem como o modo
como esse ensinamento se relaciona com outros sistemas



que empregam o simbolismo no intuito de transmitir
conhecimentos.

A fim de compreender a relacao entre esses diversos
ensinamentos, precisamos nos lembrar sempre de que os
caminhos que levam ao conhecimento da unidade abordam-
na como 0s raios de um circulo que apontam para o centro
— guanto mais proximos do centro, mais préximos uns dos
outros. Por isso, as declaracdes tedricas que formam a base
de uma linha podem, as vezes, ser explicadas de acordo
com a perspectiva das declaracdes de outra linha, e vice-
versa. Portanto, as vezes é possivel formar linhas
intermedidrias entre duas linhas adjacentes. Todavia, sem a
compreensao e o0 conhecimento completo das linhas
fundamentais, esses caminhos intermediarios podem levar
facilmente a linhas que se misturam, isto é, a confusao e ao
erro.

Dentre as linhas principais, mais ou menos conhecidas,
podemos nomear quatro:

1. A hebraica
2. A egipcia
3. A persa

4. A hindu

Da ultima linha conhecemos apenas a filosofia, e das trés
primeiras, certas partes de sua teoria. Além delas, héd duas
linhas conhecidas na Europa, a teosofia e o chamado
ocultismo ocidental, que provém de uma mescla das linhas
fundamentais. Ha um fundo de verdade nessas duas linhas,



mas, como nenhuma incorpora o conhecimento completo,
qgualquer tentativa de lhes conferir tom pratico produzira
apenas resultados negativos.

O ensinamento do Quarto Caminho é autossuficiente e
independente das outras linhas e era completamente
desconhecido até o dia de hoje. Como outras linhas,
emprega 0 método simbdlico, e um de seus principais
simbolos é a figura mencionada antes, na seguinte forma:



Esse circulo é dividido em nove partes iguais. Ele tem seis
pontos conectados por uma figura simétrica em relacao a
um diametro que passa pelo ponto mais alto das divisdes da
circunferéncia. Esse ponto é o apice de um triangulo
equilatero que liga os trés pontos das divisbes que nao
entram na construcao da figura complexa original. Esse
simbolo nao pode ser encontrado em nenhum ponto do
estudo do “ocultismo”, seja em livros, seja na tradicao oral.
As pessoas que o0 conheciam o0 consideravam tao
importante que achavam necessario manté-lo em segredo.

Esse simbolo expressa a Lei de Sete em sua uniao com a
Lei de Trés. Ha sete notas em uma oitava, na qual essa
oitava é uma repeticao da primeira. Com os dois “choques
adicionais” que ocupam os “intervalos” mi-fa e si-do, sao
nove elementos. Uma versao completa desse simbolo,
ligando-0 a uma representacao completa da Lei das Oitavas,
seria mais complexa do que essa. Mas essa versao ja
mostra as leis internas de uma dnica oitava e nos
proporciona um método para conhecermos a natureza
essencial de qualquer coisa examinada de maneira isolada.

Qualquer coisa ou fendbmeno, examinados isoladamente,
podem ser representados como um circulo fechado, ou seja,
um processo ininterrupto que se repete para sempre. O
circulo simboliza esse processo, e 0s pontos separados na
divisao da circunferéncia simbolizam as etapas do processo.
O simbolo como um todo representa o dd, ou seja, algo com
uma existéncia organizada e completa. E um circulo — um
ciclo completo. E o zero de nosso sistema decimal, escrito
como um ciclo fechado. O simbolo contém em si tudo que é



necessario a sua prépria existéncia. Ele esta isolado de seu
ambiente. A sucessao de estagios do processo precisa estar
relacionada com o0s numeros restantes de 1 a 9. A nona
etapa preenche o “intervalo” si-do e completa o ciclo, isto €,
fecha o circulo, o qual se reinicia nesse ponto. O apice do
triangulo fecha a dualidade de sua base e possibilita sua
manifestacao nos mais diversos triangulos, assim como se
multiplica infinitamente na linha de sua base. Cada inicio e
cada término do ciclo situa-se, portanto, no apice do
triangulo, no ponto em que o inicio e o término se fundem,
em que o circulo se fecha e que soa como os dois dds da
oitava no ciclo que flui incessantemente. Mas é a nona
etapa que conclui um ciclo e inicia outro. E por isso que o
nimero 9 ocupa 0 ponto mais elevado do triangulo,
correspondente ao dd, com os outros niumeros de 1 a 8
ocupando os pontos restantes.



Ao passar para a figura complexa de dentro do circulo,
precisamos compreender os principios de sua construcao.
As leis da unidade estao refletidas em todos os fenbmenos e
proporcionam a base para o sistema numérico decimal. Se
considerarmos uma unidade como uma nota isolada
contendo uma oitava inteira em si mesma, entao
deveremos dividir essa unidade em sete partes desiguais a
fim de chegar as sete notas dessa oitava. Mas a



representacao grafica nao leva em consideracao a
desigualdade das partes, e a construcao do diagrama toma
primeiro um sétimo do todo, depois dois sétimos, trés,
guatro, cinco, seis e sete sétimos. Essas divisdes podem ser
representadas como fracdes decimais:

1/7—0,142857. ..

2/7—0,285714. ..

3/7—0,428571. . .

4/7—0,571428. . .

5/7—0,714285. . .

6/7—0,857142. ..

7/7—0,999999. . .

5

Ao examinar essa lista de fracdes decimais periddicas,
vemos de imediato que em todas, exceto na ultima, a série
apos a virgula é composta exatamente pelos mesmos seis
algarismos em uma sequéncia definida. Portanto, se
conhecemos o primeiro algarismo de determinada série,
podemos reconstruir o periodo em sua integra.

Agora, se posicionarmos todos os numeros de 1 a 9 na
circunferéncia e ligarmos aqueles da parte periddica por
linhas retas de acordo com sua ordem nela, entao,
independentemente do numero pelo qual comecarmos,
iremos obter a figura encontrada dentro do circulo. Os
numeros 3, 6 e 9 nao estao incluidos na periddica e formam
um triangulo separado — a trindade livre do simbolo.

Ao fazermos uso da “adicao teosdfica” e tomarmos a soma
dos nUmeros da parte periédica, obteremos nove, isto é, a



oitava inteira. Mais uma vez, cada nota individual inclui
outra oitava inteira, sujeita as mesmas leis que a primeira.
A disposicao das notas ird corresponder aos numeros da
periddica, e o desenho de uma oitava sera o seguinte:

la 7

5 sol 4 f4

O triangulo 9-3-6, que une os trés pontos da circunferéncia
gue nao estao incluidos na parte periddica, conecta a Lei de
Sete a Lei de Trés. Dois dos nUmeros que nao estao na parte
periddica, o 3 e 0 6, correspondem aos dois “intervalos” da
oitava, enquanto o terceiro é, por assim dizer, supérfluo,
embora substitua a nota fundamental que nao esta na parte



periddica. Ademais, qualquer fenbmeno capaz de agir
reciprocamente com um fendmeno da mesma espécie soa
como a nota dé em uma oitava correspondente. Logo, o déd
pode emergir de seu préprio circulo e entrar em correlacao
com outro circulo, ocupando em outro ciclo o papel
representado pelos “choques” que preenchem o0s
“intervalos” em sua prépria oitava. Gracas a esse potencial
é que o dd estad conectado, por meio do triangulo 3-6-9, com
os lugares da oitava onde os choques externos ocorrem,
onde a oitava pode ser penetrada e conectada com o que
existe fora dela. A Lei de Trés destaca-se de modo evidente,
por assim dizer, da Lei de Sete; o triangulo penetra, brilha
por meio do periodo. Combinadas, essas duas figuras
representam a estrutura interna da oitava e suas notas.

Nesse ponto, seria bastante razodvel perguntar por que o
“intervalo” designado pelo niumero 3 esta onde deveria
estar, entre as notas mi e fa, enquanto o designado pelo
numero 6 localiza-se entre sol e /a8 quando deveria estar
entre si e doé. O posicionamento do intervalo,
aparentemente em um lugar errado, ja mostra, aos que
sabem ler o simbolo, o tipo de “choque” necessario para
passar do si para o ddé. A fim de compreender isso,
precisamos nos lembrar do que foi dito sobre o papel dos
“chogques” nos processos gque ocorrem no homem e no
universo.

Quando discutimos a Lei das Oitavas aplicada ao cosmos,
vimos que na oitava césmica “Absoluto — lua” a passagem
de do para si, o preenchimento do intervalo, da-se pela
vontade do Absoluto. A passagem de fa para mi ocorre



mecanicamente com a ajuda de uma maquina especial, a
qual possibilita que o fa, que entra nela, adquira, gracas a
uma série de processos internos, as caracteristicas do sol
localizado acima dele sem mudar sua nota. Logo, ela
acumula, por assim dizer, a energia interna para passar
independentemente para mi, a nota seguinte.

O mesmo relacionamento pode ser encontrado em todo
processo concluido. Os mesmos “intervalos” e “choques”,
por exemplo, podem ser encontrados nos processos pelos
quais o organismo humano assimila e transforma
substancias nutritivas. Como mencionado no Capitulo 2, o
homem ingere trés tipos de alimento. Cada um deles é o
inicio de uma nova oitava. A segunda, isto &, a oitava do ar,
une-se a primeira, ou seja, a oitava da comida e da bebida,
no ponto em que a primeira oitava se detém na nota mi. E a
terceira oitava se une a segunda no ponto em que a
segunda oitava se detém na nota mi. Isso permite que o
desenvolvimento continue. No entanto, assim como ocorre
em muitos processos quimicos, apenas quantidades
definidas de substancias, determinadas de forma precisa
pela natureza, produzem compostos da qualidade
necessaria, a fim de que os trés tipos de alimento possam
se misturar no organismo humano em proporcoes
especificas.

A substancia final no processo da oitava alimentar é
representada quando se chega ao nivel si, que precisa de
um “choque adicional” para passar a um novo do. Mas
como trés oitavas participaram da producao dessa
substancia, sua influéncia determina a qualidade do



resultado final. Logo, é possivel controlar a qualidade e a
quantidade regulando os trés tipos de alimento recebidos
pelo organismo. O resultado exigido s6 pode ser obtido
guando os trés tipos de alimento entrarem em um estado
de conformidade harmoniosa, fortalecendo ou abrandando
as diferentes partes do processo.

Mas é essencial lembrar que nenhuma tentativa de regular
o alimento ou a respiracao pode levar ao resultado desejado
a menos que saibamos exatamente o que estamos fazendo,
por que estamos fazendo e que resultado isso trara. Além
disso, mesmo que tivéssemos sucesso na regulacao de dois
componentes do processo, ou seja, alimento e respiracao,
iSSo nao seria suficiente, pois o0 mais importante é regular o
alimento das “impressées”, as quais entram na parte
superior de nossa maquina, conforme se expde a seguir.
Portanto, antes mesmo de pensar em influenciar
praticamente o0os processos interiores, precisamos
compreender com precisdao o relacionamento especifico
entre as substancias que entram no organismo, a natureza
dos “choques” eventuais e as leis que governam a transicao
das notas. Essas leis sao as mesmas em toda parte. Quando
estudamos o homem, estudamos o cosmo; quando
estudamos o cosmo, estudamos o0 homem.

A oitava cdésmica “Absoluto — lua” pode, segundo a Lei de
Trés, ser dividida em trés oitavas subordinadas. E nessas
trés oitavas que o cosmo € como o homem — 0s mesmos
trés “andares”, os mesmos trés choques, em que aparece o
intervalo fa-mi. Esses pontos estao marcados no diagrama e



representam os “aparatos” encontrados la, assim como no
corpo humano.

O processo da transicao fa-mi pode ser representado de
maneira esquematica como no diagrama a seguir. O fa
cdsmico entra na maquina como a comida do andar inferior
e inicia seu ciclo de mudancas. Portanto, no comeco seu
som na maquina é do. A substancia sol da oitava cdsmica
entra no andar intermediario como o ar na respiracao, o
qual, por sua vez, ajuda a nota fa dentro da maquina a
passar para a nota mi. Esse sol, ao entrar na maquina,
também soa como dd. A matéria obtida agora recebe a
substancia do /a cdsmico, que entra no andar superior,
assim como o ddé.



mi

ré

Como podemos observar, as notas /a, sol e fa servem de
alimento para a maquina. De acordo com a Lei de Trés, as
notas, em sua ordem de sucessao, terao /Ia como elemento
ativo, sol como neutralizante e fa como passivo. Quando o
ativo se relaciona com o passivo com a ajuda do principio



neutralizante, produz um resultado especifico que pode ser
representado simbolicamente como no diagrama do
triangulo. Esse simbolo indica que a substancia fa, ao
misturar-se com a substancia /a, produz como resultado a
substancia sol. Como esse processo se da na oitava,
desenvolvendo-se, por assim dizer, dentro da nota fa, é
possivel dizer que o fa adquire as propriedades do sol sem
alterar seu tom.

sol =

I4 fa

Tudo que foi dito sobre as oitavas de radiacao e as oitavas
alimentares no organismo humano esta relacionado
diretamente ao simbolo de um circulo dividido em nove
partes. Como expressao de uma sintese perfeita, esse
simbolo contém em si todos os elementos das leis que
representa, e tudo relacionado a essas oitavas, e a muitas
outras coisas, pode ser extraido dele e transmitido com sua
ajuda.

Toda unidade completa — todo cosmos, todo organismo,
toda planta — é um eneagrama, mas nem todos tém um
triangulo interior. O triangulo interior representa a presenca
de elementos superiores, conforme a escala da
materialidade em um dado organismo. Esse triangulo



interior esta presente em plantas como canhamo, papoula,
lUpulo, cha, café e tabaco, as quais tém um papel especifico
na vida humana. O estudo dessas plantas pode nos ensinar
muitas coisas sobre o eneagrama.

Devemos entender que, de modo geral, o eneagrama é
um simbolo universal. Todo conhecimento pode ser incluido
nele e interpretado com sua ajuda. E por isso que sé
podemos afirmar que conhecemos, ou seja, que
compreendemos, o0 que somos capazes de colocar no
eneagrama. O que nao conseguimos colocar no eneagrama
€ 0 que nao compreendemos plenamente. A pessoa que é
capaz de usar o eneagrama nao tem necessidade nenhuma
de livros ou de bibliotecas. Tudo pode ser incluido e lido no
eneagrama. Ela pode estar sozinha no deserto, mas, se
tracar o eneagrama na areia, ira ler nele as leis eternas do
universo. Todas as vezes podera aprender alguma coisa
nova, algo que nao sabia antes.

Se duas pessoas de escolas diferentes se encontrarem,
poderao tracar o eneagrama e, com a ajuda dele,
determinar instantaneamente quem sabe mais e quem esta
em qual etapa, ou seja, quem é o professor e quem é o
aluno. O eneagrama é o hierdglifo fundamental de uma
linguagem universal que tem tantos significados diferentes
quanto ha niveis no homem.

O eneagrama € o perpetuum mobile, o moto-perpétuo que
as pessoas tém procurado em vao desde remota
antiguidade. A razao pela qual nao conseguiram encontra-lo
é Obvia: procuraram fora de si mesmas o que estava dentro
delas. Tentaram construir o moto-continuo assim como se



constré6i uma maquina, enquanto o verdadeiro moto-
perpétuo faz parte de outro moto-perpétuo e nao pode ser
criado separadamente. Logo, o0 eneagrama é um diagrama
do moto-perpétuo, isto é, de uma maquina de movimento
eterno. Contudo, ele sé pode ser lido por aqueles que
sabem lé-lo. A compreensao desse simbolo e a capacidade
de utiliza-lo podem dar tremendo poder a uma pessoa. Ele
é, ao mesmo tempo, o moto-perpétuo e a pedra filosofal dos
alquimistas. O conhecimento do eneagrama tem sido
preservado em segredo ha muito, muito tempo. Agora esta
disponivel a todos, mas apenas em uma forma incompleta,
tedrica, que ninguém consegue usar sem a instrucao de
uma pessoa que o conhece.

A fim de compreender o eneagrama, ele precisa ser
imaginado como algo que se move, que estd em
movimento. Um eneagrama imdével é um simbolo morto. O
simbolo vivo esta em movimento, como tudo na vida. Um
movimento nao segue uma linha reta, mas tem, ao mesmo
tempo, uma direcao dupla, girando ao redor de si mesmo e
caindo no sentido do centro de gravidade mais proximo.
Essa lei da queda, que costuma ser chamada de lei do
movimento, € uma das leis universais conhecidas desde a
antiguidade.

Como dito na introducao, nao devemos tomar nada ao pé
da letra. Uma grande ideia s6 deve ser avaliada com uma
grande compreensao.



NOTAS BIOGRAFICAS

GEeoRrGE lvanoviTcH GuRrDjIEFF (1866-1949)

Apesar dos relatos pessoais e biograficos, Gurdjieff, o
homem, continua a ser o enigma que ele apresentou a seus
seguidores mais préximos. Jeanne de Salzmann, que
trabalhou a seu lado por trinta anos, concluiu ser realmente
impossivel conhecé-lo: “A impressao que ele dava a respeito
de si mesmo nunca era a mesma... Vocé podia achar que
conhecia Gurdjieff muito bem, mas entao ele agia de
maneira muito diferente, e vocé percebia que nao o
conhecia de fato”. P. D. Ouspensky sentiu a mesma coisa.
“No grupo, eu costumava dizer que nunca o tinhamos visto
e que nunca o veriamos.” Gurdjieff nunca compartilhava
detalhes de sua vida pessoal, e seu livro autobiogréfico,
Meetings with Remarkable Men,[4] é menos parecido com
um relato histérico do que com um conto episédico de
aventuras espirituais.

Gurdjieff nasceu e cresceu na regiao montanhosa do
Cducaso, no sul da Rdussia, filho de pai grego e de mae
arménia. Escreveu ter passado o inicio da vida adulta em
busca do conhecimento esotérico, em expedi¢cdes que foram
da Grécia ao Egito, passaram pelo Oriente Médio e
chegaram as montanhas do Hindu Kush e do Tibete. Ele nao



revelou as fontes utilizadas em seus estudos e disse
vagamente que esteve em mosteiros cristaos e tibetanos,
bem como em escolas sufistas do leste da Pérsia. Com
efeito, revelou poucos fatos sobre suas viagens e
experiéncias. Mesmo assim, demonstrou tanto uma
extraordindria engenhosidade para sobreviver quanto a
habilidade de representar papéis e de se disfarcar, e sabe-
se que teria viajado muito pela Asia Central, com diversas
viagens ao Tibete, um pais fechado a Vvisitantes
estrangeiros. Essas atividades chegaram a convencer a
Inteligéncia britanica de que ele era um agente secreto do
governo czarista.

Gurdjieff admitiu nao ter realizado suas buscas sozinho,
mas nao identificou os companheiros de viagem. Disse
apenas gue sua missao teve origem no comeco da década
de 1890, aos pés das piramides do Egito, quando conheceu
dois russos mais velhos com obsessao parecida pelo
mistério da vida humana. Em Encontros com Homens
Notaveis chamou essas pessoas de principe Yuri
Lubovedsky, um explorador espiritual erudito e muito
viajado que teria sido seu “amigo mais préximo”, e de
professor Skridlov, um arquedlogo. Na busca pela sabedoria
antiga, eles se chamaram de “Buscadores da Verdade” e
tinham como alvo o conhecimento supremo da realidade.

Um ardente buscador russo que visitou as piramides em
1890 foi o principe Esper Esperovitch Ukhtomsky (1861—
1921). Diplomata e estudioso que aconselhava o governo
sobre religides nao cristas dentro do império russo,
Ukhtomsky viajou muito pela Rudssia e pelo exterior,



inclusive por paises da Asia Central e do Extremo Oriente,
bem como pela Europa. Ele combinava um entendimento
mistico do cristianismo com uma profunda dedicacao ao
budismo e a pratica budista. E admirava, em particular, a
senhora H. P. Blavatsky,[3] a qual afirmava que o
cristianismo e outras religides tradicionais baseavam-se em
uma doutrina esotérica comum originada milhares de anos
antes na india, que teria se espalhado ao longo dos séculos
pela Assiria, Egito e Grécia.

Em 1890-1891, o principe Ukhtomsky visitou as piramides
com o futuro czar Nicolau Il e depois foi a india, detendo-se
em Madras, na sede do movimento teoséfico de Blavatsky.
Em seu registro publicado da viagem, Ukhtomsky exaltou o
vasto conhecimento de Blavatsky sobre as tradicbes
religiosas e endossou sua ideia de criar uma sociedade de
teosofistas. Expressou, ainda, sua visao pessoal da
necessidade de se financiar uma sociedade “de buscadores
da Verdade no sentido mais amplo da palavra a fim de (...)
penetrar fundo nas doutrinas mais secretas das religides
orientais”. Na década seguinte, Ukhtomsky foi conselheiro
dos ministérios de relacdes exteriores e de inteligéncia do
czar sobre questdes que envolviam a diplomacia asiatica,
inclusive nas relacdées com o Dalai Lama, do Tibete.

A visita do principe Ukhtomsky ao Egito em 1890 e seu
conceito idealista de “buscador da Verdade” — além de seu
titulo, suas longas viagens e seu profundo interesse nas
religides esotéricas — sugerem que, na vida real, ele tenha
sido o principe Lubovedsky, antigo membro dos Buscadores
da Verdade. Se isso procede, entao Gurdjieff, ao realizar



missdes no Tibete e em outros paises sob a autoridade de
Ukhtomsky, teria, na verdade — como a Inteligéncia
britdnica suspeitava —, atuado como agente do governo do
czar. Além disso, Ukhtomsky e Gurdjieff, juntos, teriam
decidido a forma dos ensinamentos e seu plano de
introducao no Ocidente, primeiro recrutando Ouspensky
para promover o Quarto Caminho e, mais tarde, criando
uma organizacao para sua pratica.

Em 1912, Gurdjieff comecou a reunir seguidores em
Moscou e, em 1915, depois de recrutar Ouspensky, formou
um grupo de estudos em Sao Petersburgo. Eis como
Ouspensky descreveu a impressao que teve de Gurdjieff:

Chamavam a atencao sua grande simplicidade interior e
sua naturalidade, que faziam com que nos esquecéssemos
completamente de que ele era, para nds, o representante
do mundo do milagroso e do desconhecido. Além disso,
sentia-se intensamente nele a auséncia de qualquer tipo
de afetacao ou de desejo de produzir alguma impressao. E
ainda se sentia a auséncia de interesse pessoal em
qualquer coisa que estivesse fazendo, a completa
indiferenca a tranquilidade e ao conforto e a capacidade
de nao se poupar no trabalho, fosse este qual fosse (...)
Era um homem extraordinariamente versatil; conhecia
tudo e podia fazer de tudo.

Ao longo de dezoito meses, conforme assimilava os
ensinamentos, Ouspensky se espantava com a velocidade
com que Gurdjieff transmitia suas ideias e com sua



“espantosa capacidade de destacar os pontos principais e
essenciais, sem entrar em detalhes desnecessarios
enquanto o0s principais pontos nao estivessem bem
compreendidos”. Ouspensky nao sabia se Gurdjieff havia
preparado sua apresentacao com seus colegas Buscadores
da Verdade ou com seu grupo de Moscou.

Em 1917, a fim de escapar da violéncia da Revolucao
Russa, Gurdjieff mudou-se para o Caucaso e passou 0 verao
em Essentuki, com Ouspensky e uma duzia de membros dos
grupos russos. Nessa vida comunitaria, introduziu métodos
de autoestudo pratico e revelou o que Ouspensky chamou
de “plano do trabalho completo”, o qual incluia a
organizacao das “escolas”. Em Encontros com Homens
Notaveis, Gurdjieff escreveu que, enquanto esteve em
Essentuki, ele e o professor Skridlov escalaram juntos pela
ultima vez uma montanha cujo pico dava para o Monte
Elbrus e para um cenario de beleza extraordinaria e que, ao
se despedirem do principe Lubovedsky, os dois homens
sabiam que aquela seria a Ultima reuniao dos Buscadores
da Verdade. Dali em diante, com a Rudssia mergulhando
inexoravelmente no caos, Gurdjieff ficaria isolado na tarefa
de levar o Quarto Caminho ao Ocidente.

No final do verao de 1917, Gurdjieff, subitamente e sem
qualquer explicacao, anunciou que ia parar com todas as
atividades e dispersou o grupo. Enquanto Ouspensky ficou
para trds, em Essentuki, Gurdjieff prosseguiu com o
punhado restante de seguidores. Eles evitaram exércitos
beligerantes e chegaram, por fim, em Tbilisi no inicio de
1919. La, Gurdjieff conheceu Alexandre de Salzmann,



famoso pintor e cendgrafo russo, e sua esposa, Jeanne,
professora de musica e de danca. Ela descreve sua
experiéncia desta maneira:

A primeira impressao sobre Gurdjieff foi muito forte,
inesquecivel. Ele tinha uma expressao que eu nunca tinha
visto antes e uma inteligéncia e uma forca diferentes, nao
essas inteligéncias comuns das mentes pensantes, mas
uma visao que podia ver tudo. Era, ao mesmo tempo,
muito bondoso e muito, muito exigente. Sentia-se que ele
podia ver vocé e lhe mostrar o que vocé era de um modo
que jamais esqueceria.

Em Thbilisi, Gurdjieff estabeleceu o Instituto para o
Desenvolvimento Harmonioso do Homem, o qual incluia
seus exercicios de danca, chamados de Movimentos,
baseados em rituais tibetanos e dervixes que ele havia
testemunhado. Mas, novamente, a instabilidade politica
forcou a ele e a seus seguidores, agora com o0s de
Salzmann, a emigrarem em 1920 para Constantinopla. La
reabriu o Instituto, fechando-o no ano seguinte e mudando-
se outra vez, agora para a Europa Ocidental. Acabou por se
estabelecer na Franca em 1922, onde reabriu o Instituto
pela Ultima vez, no Chateau du Prieuré, perto de
Fontainebleau, nos arredores de Paris.

Foi no Prieuré que Gurdjieff obteve reconhecimento geral,
sobretudo pelas demonstracdes publicas dos Movimentos.
Havia |1a de sessenta a setenta residentes, dos quais metade
era de emigrantes russos; nos fins de semana, chegavam os



visitantes. As atividades centravam-se em trabalhos
manuais, em geral manutencao e construcao, bem como
em exercicios de danca. Gurdjieff dava responsabilidades a
todos e supervisionava os detalhes. No final de 1923, ele fez
uma demonstracao dos Movimentos no prestigioso Théatre
des Champs-Elysées, de Paris, e, na primavera de 1924,
visitou os Estados Unidos no intuito de dar demonstracoes
no Carnegie Hall, de Nova York, e em outras cidades
importantes. Sua meta declarada era criar uma filial do
Instituto em Nova York.

Ao voltar a Franca, Gurdjieff sofreu um acidente
automobilistico quase fatal e fechou o Instituto. Nos dez
anos seguintes, dedicou todas as suas energias a redacao
de sua trilogia sobre a vida do homem, intitulada All and
Everything. Parou de escrever em 1935 e depois se dedicou
a um trabalho intensivo, em Paris, com alunos selecionados,
até sua morte em 1949.

Em seus Ultimos anos, Gurdjieff considerou o estudo do
sistema original de ideias um mero estagio preliminar do
trabalho rumo a consciéncia. Deixou de lado questdes
ligadas as ideias como coisas tedricas e procurou tornar seu
ensino a percepcao direta da realidade. No final de sua vida,
voltou a pratica dos Movimentos e introduziu todo um
conjunto de exercicios de danca.

Como lider espiritual, Gurdjieff apresentava a seus
seguidores um desafio constante e fazia exigéncias
ultrajantes, as quais os chocavam, bem como aos
observadores externos. De acordo com Quspensky:
“Ninguém podia ter certeza de nada com relacao a ele. Ele



podia dizer uma coisa hoje e outra completamente diferente
amanha”. Para a senhora Salzmann, ele era um “mestre”
espiritual no sentido tradicional — nao como professor de
doutrina, mas alguém que, por sua simples presenca,
despertava e ajudava o0s outros em sua busca pela
consciéncia. Contudo, ela disse, Gurdjieff era muito mal
interpretado por seu comportamento e seus métodos. Por
um lado, com sua orientacao e presenca, ele ajudava o0s
seguidores a se abrirem para um momento da verdade, da
realidade neles mesmos, aproximando-os dele, de outro
nivel da existéncia. Ao mesmo tempo, representava um
papel que os fazia enxergar seu estado real, com infatigavel
pressao e choques, levando-os a limites extremos e
forcando-os a reagir contra ele. E ele o fazia sem piedade,
obrigando os seguidores a tomarem uma decisao, a
encararem o que realmente queriam para si mesmos. Como
ela escreveu:

Esta era a grandeza de Gurdjieff. O primeiro caminho, o
trabalho com nossa esséncia, era a vida exterior,
totalmente concentrada na acao interior. O segundo, o
trabalho com nossas funcdes, era na vida em si e ao longo
dela. Com uma mao, acenava para nds; com a outra, batia
em noés, mostrando-nos a submissao as nossas funcoes.
Muito poucas pessoas tinham a oportunidade de vivenciar
os dois lados. Mas é impossivel compreender os métodos
ou o comportamento de Gurdjieff sem ter recebido
material desses dois aspectos de seu trabalho.



Embora fosse magneticamente carismatico, Gurdjieff nao
permitia a dependéncia ou a adulacdao que os lideres
espirituais volta e meia inspiram e constantemente, forcava
seus seguidores a tomarem suas préprias iniciativas. Na
verdade, ele os incentivava a seguir suas préprias vidas
quando considerava isso necessario a eles ou a suas metas
maiores. Ao desmontar o grupo de Essentuki e fechar o
Instituto no Prieuré, provocou um éxodo macico. Por
provocacao, por desconsideracao ou apenas por nao criar
um lugar para eles, levou os seguidores a tomarem sua
prépria decisao de se retirar.

Quando introduziu o Quarto Caminho, Gurdjieff foi
categédrico ao dizer que as pessoas nao podem despertar
sozinhas, que precisam encontrar um lider e outras pessoas
que queiram seguir a mesma direcao. Para isso, uma
“escola” e um grupo sao imperativos, pelo menos no
comeco. Ao mesmo tempo, Gurdjieff disse que no Quarto
Caminho nao ha formas permanentes, e ele mesmo nao
tentou estabelecer uma instituicao permanente. Ao formar o
Prieuré, observou: “Isto é apenas temporario. Em muito
pouco tempo, tudo serd diferente. Todos estarao em outros
lugares”. E na primavera de 1924, depois de demonstrar em
publico os Movimentos em Nova York, ele confidenciou a
senhora Salzmann que levaria décadas para preparar
seguidores que executassem as dancas como deveria ser
feito: “um longo tempo de trabalho — um tempo bem
longo”. Ao fechar o Instituto meses depois, abandonou, na
verdade, seu propodsito inicial de liderar uma organizacao
com um grande ndmero de alunos.



Uma das caracteristicas mais marcantes dos
ensinamentos de Gurdjieff é a sensacao de escala cosmica e
de histéria, com referéncias a civilizacbes antigas, de
milhares de anos atrds. Com essa perspectiva, na qual se
inclui o comeco do cristianismo, ele sabia que o
aparecimento do Quarto Caminho seria um processo que se
estenderia por geracdes. Os Buscadores da Verdade haviam
redescoberto a antiga ciéncia da relacao entre o homem e o
universo, e Gurdjieff havia transmitido o sistema em
palestras e em seus proprios livros. Ao organizar o Instituto,
indicou que o Quarto Caminho envolvia mais do que o
estudo das ideias, que um ensinamento esotérico exigia o
trabalho pratico do autoconhecimento e do contato com os
outros. No entanto, a fim de aparecer em grande escala, o
ensinamento precisava ser disseminado por um publico
muito maior, e as formas de trabalho pratico precisavam ser
demonstradas por meio do estabelecimento de uma
“escola” de verdade. Atender essas condicdes dependia dos
dois sequidores mais chegados a Gurdjieff, como se vera
nas notas biograficas a sequir.

All and Everything foi publicado em trés partes como
Relatos de Belzebu a seu Neto (o original é de 1950),
Encontros com Homens Notaveis (idem, 1963) e Life Is Real
Only Then, When “I Am” [A vida s6 é real quando “eu sou”,
de 1975]. O sistema de ideias produzido entre 1915 e 1924
foi publicado no livro de Ouspensky, Fragmentos de um
Ensinamento Desconhecido (1949), e em Views from the
Real World, de 1973. Os ensinamentos posteriores de
Gurdjieff, sobre a percepcao direta da realidade, foram



reconstruidos no livro da senhora Salzmann, The Reality of
Being: The Fourth Way of Gurdjieff [A realidade da
existéncia: o Quarto Caminho de Gurdjieff, 2010].

PeTer DemMiANOVITCH OusPENSKY (1878-1947)

Os Buscadores da Verdade reconstruiram o ensinamento
antigo a fim de perceber a realidade; Gurdjieff propds-se a
transmiti-lo. Ele era, porém, um aventureiro desconhecido
de uma parte remota da Russia, o qual, falando russo errado
com um sotague caucasiano, nao conseguiria a atencao de
plateias da RUssia ou da Europa ocidental. Portanto,
Ouspensky teve papel principal na promocao do Quarto
Caminho e, mais do que qualquer outra pessoa, atraiu
seguidores para o ensinamento. Boris Mouravieff, emigrado
russo contemporaneo que conhecia ambos, comentou:
“Pode-se dizer, sem exagero, qgue sem Ouspensky a carreira
de Gurdjieff no Ocidente provavelmente nao teria passado
de interminaveis conversas em cafés”.

Ouspensky nasceu em Moscou em uma familia da
intelligentsia russa. Crianca precoce, comecou a ler com 5
anos de idade e, aos 15, ja nao frequentava a escola. Trés
anos depois, comecou a escrever e desistiu de obter um
titulo universitario. Embora tivesse um intelecto fino, era
essencialmente um romantico em sua visao do universo e
da espiritualidade humana. Desconfiava da ciéncia
académica em todas as suas formas e achava que o0s
professores estavam matando a ciéncia, assim como os
sacerdotes matavam a religiao.

Entre 1896 e 1905, Ouspensky frequentou diversas
universidades russas e europeias e se tornou jornalista.



Como muitos intelectuais russos da época, desiludia-se
profundamente com a rotina sem rumo da vida. Ele
comecou sua propria busca pelo miraculoso na literatura
ocultista, em particular a Teosofia. Essa busca incluia
experimentos com estados alterados de consciéncia, os
guais o convenceram de uma realidade além da miragem
do mundo visivel.

Em 1912, Ouspensky publicou Tertium Organum,[6]l em
russo, o qual afirmava que padrdes aceitos de pensamento,
criados pela ciéncia contemporanea, haviam limitado a
consciéncia humana ao mundo dos fenbmenos positivistas e
isolado o homem do mundo numénico e da experiéncia da
realidade. No ano seguinte, viajou ao Oriente em busca de
uma “escola” de conhecimento esotérico. Como fizera o
principe Ukhtomsky quase vinte anos antes, visitou o centro
teosdfico da senhora Blavatsky, na india. Passou mais de
um ano naquele pais antes de abandonar sua busca no
inicio da Primeira Guerra Mundial e voltar a Ridssia.

Em 1915, Ouspensky foi apresentado a Gurdjieff e o
ajudou a formar um grupo de estudos em Sao Petersburgo.
Apébs cerca de dezoito meses, Gurdjieff revelou ao grupo a
estrutura de uma ciéncia desconhecida, a qual o grupo
chamou de “Sistema”. Em 1917, Ouspensky e outros
membros do grupo foram com Gurdjieff a Essentuki, onde
Gurdjieff revelou um plano de trabalho para a pratica do
Sistema. Depois que o grupo se dispersou, Ouspensky
seguiu seu proprio caminho e foi a Constantinopla no inicio
de 1920, onde, sozinho, deu palestras sobre o Quarto
Caminho. Quando Gurdjieff chegou, seis meses depois,



Ouspensky abriu mao de seu publico no intuito de ajudar
Gurdjieff a organizar seu Instituto. No ano seguinte,
Ouspensky apresentou-o outra vez aos participantes e,
depois, 0s seguidores de Ouspensky proporcionaram a
Gurdjieff os recursos para a compra do Chateau du Prieuré
nos arredores de Paris. Quando Gurdjieff reabriu o Instituto,
varios deles lhe mandaram dinheiro e foram trabalhar com
ele. O préprio Ouspensky visitou o Prieuré com frequéncia
em 1923.

No inicio de 1924, Ouspensky decidiu se afastar de
Gurdjieff e trabalhar de maneira independente. Mais tarde
escreveu gue nao compreendia a direcao que o trabalho de
Gurdjieff estava seguindo e que nao via um lugar para si
mesmo nele. Aparentemente, Gurdjieff nao estava mais
interessado no autoestudo baseado em ideias, e Ouspensky
sentiu que ele havia comecado a aceitar alunos sem
preparo intelectual. Ao mesmo tempo, embora muitos
observadores tenham presumido o contrario, nao havia
hostilidade entre os dois. Ouspensky nao fingia estar no
mesmo nivel de compreensao e falava de seu antigo
professor com grande respeito e afeto. Mais importante
ainda, ele nao tinha conflitos com seus ensinamentos, nao
discordava da interpretacao das ideias. Logo, sua opcao por
trabalhar de modo independente visou o fim do
relacionamento lider-seguidor, e nao o abandono da meta
maior e comum a ambos, a promoc¢ao do Quarto Caminho.
Mesmo assim, em funcao de sua decisao, foi acusado, na
época e depois, de trair o professor.



No restante da década de 1920, as atividades de
Ouspensky envolveram grupos fechados e, na década de
1930, tornaram-se palestras puUblicas que chegaram a atrair
centenas de pessoas. Seu livro Um Novo Modelo do
Universo, lancado em 1931, popularizou a ideia de
dimensdes superiores e o trabalho de autoestudo. Suas
palestras sobre o Sistema, com o titulo Psicologia da
Evolucdo Possivel ao Homem, forneceram a base para
reunides de grupos, nas quais ele respondia a perguntas e
apresentava materiais novos. Estes eram complementados
por autoestudos praticos aos fins de semana nas casas de
campo de sua esposa, Sophie Grigorievnha Ouspensky. Com
o inicio da Segunda Guerra Mundial, os Ouspensky
emigraram para os Estados Unidos, onde, em uma escala
bem menor, ele continuou a dar palestras em Nova York, e
ela, mesmo de cama, mantinha uma casa de campo para
trabalhos aos fins de semana.

No inicio de 1947, Ouspensky voltou a Londres, atendendo
ao chamado de seus seguidores para retomar as palestras
interrompidas pela guerra. Entretanto sua saude piorava, e
ele sabia que nao tinha muito tempo de vida. Em seis
reunides, em um periodo de seis meses, rebateu
sistematicamente as perguntas e anunciou, por fim, que
nao tinha mais ajuda a oferecer. Ele negou o Sistema como
meio de se chegar a consciéncia superior, 0 que, na pratica,
impediu seus possiveis sucessores de dar continuidade a
seu trabalho. Ouspensky morreu em outubro de 1947.

Um ano depois da morte de Ouspensky, John Bennett, um
de seus principais seguidores, visitou Paris no intuito de se



reunir com Gurdjieff e determinar como o trabalho deveria
prosseguir na Inglaterra. Surpreendeu-se ao ver Gurdjieff
apresentar ensinamentos completamente diferentes,
afastando-se de questdes tedricas e tratando apenas de
uma percepcao direta da realidade. Sobre essa visita,
Bennett escreveu: “Ninguém mais usa a linguagem do
Sistema. E como se fosse algo do jardim da infAncia que n&o

rn

devesse ser usado na ‘escola para criancas maiores’”.

Sob uma perspectiva histdrica, o encontro e o trabalho de
Ouspensky com Gurdjieff foi crucial para o surgimento do
Quarto Caminho. Como escritor e conferencista, Ouspensky
foi o recruta ideal para receber e promover o ensinamento.
Ele teve um papel vital na formacao do grupo de Sao
Petersburgo, o qual proporcionou um férum para a
exposicao de Gurdjieff. Depois, entre 1921 e 1922, apds a
traducao de Tertium Organum para o inglés atrair leitores
em Nova York e Londres, as palestras de Ouspensky
produziram o0s seguidores e o apoio financeiro que
permitiram a Gurdjieff estabelecer seu Instituto perto de
Paris.

Quando o Instituto foi fechado em 1924, Ouspensky era,
além de Gurdjieff, a Unica pessoa capaz de ensinar o Quarto
Caminho de forma independente. Apenas ele compreendia a
extensao das ideias e os principios do autoestudo. Assumir
essa responsabilidade foi decisivo para manter o interesse
gerado pelo Instituto. Depois que Gurdjieff se afastou e se
recusou a ter alunos, o Quarto Caminho era transmitido ao
publico pela voz de Ouspensky. O interesse ampliado do
ensinamento na década de 1930 deveu-se as suas palestras



e reunides. O relato publicado do trabalho com Gurdjieff em
In Search of the Miraculous atraiu leitores do mundo todo
durante décadas apds sua publicacao em 1949,

A decisao de Ouspensky de se afastar de Gurdjieff foi
motivada por seu compromisso com o Quarto Caminho.
Desde o inicio, ele compreendeu que a missao de Gurdjieff
era apresentar esse ensinamento a humanidade e que ele
fora recrutado para registrar e transmitir as ideias aos
outros. Com o tempo, percebeu que teria de promover o
ensinamento de forma independente caso quisesse cumprir
esse papel. Por volta de 1921, ao deixar Constantinopla e ir
a Londres, estava claro que os dois homens deveriam se
afastar, indo a paises diferentes; ele pensou em se instalar
em Paris ou nos Estados Unidos caso Gurdjieff abrisse seu
Instituto em Londres. Trés anos depois, apds seus
seguidores terem sido atraidos para o Prieuré, Ouspensky
concluiu que o trabalho independente seria insustentavel a
menos que a separacao fosse definitiva. Entao anunciou
que seu trabalho prossequiria “de forma bastante
independente, no caminho iniciado em Londres em 1921” e
proibiu seus seguidores de se referirem a Gurdjieff ou de
manterem contato com outros que trabalhassem com ele.

Conforme apresentado na primeira secao destas notas,
Gurdjieff sempre pressionava seus seguidores a tomarem
suas proprias iniciativas na vida. Portanto, € bem possivel,
até mesmo provavel, que tenha aprovado a separacao de
Ouspensky ou mesmo sugerido que ele o fizesse. De
qualquer maneira, embora, como se sabe muito bem, os
dois parecessem incompativeis  exteriormente, 0



afastamento entre eles nao foi a ruptura apresentada a seus
respectivos seqguidores. Até 1931, eles se encontraram
reservadamente em Paris e em Fontainebleau e, depois,
Gurdjieff enviou a senhora Ouspensky a Inglaterra para
apoiar o marido e manter contato com ele por meio de
Jeanne de Salzmann, a seguidora mais préxima de Gurdjieff.
Em 1947, logo apds o retorno de Ouspensky a Inglaterra, a
senhora Salzmann saiu de Paris a fim de discutir seus
planos e organizar uma reuniao final nesses ultimos anos de
Gurdjieff. Embora estivesse doente demais para ir a Paris,
Ouspensky entregou-lhe um presente para ser dado a seu
antigo professor — o0 manuscrito de Fragmentos de um
Ensinamento Desconhecido, o qual havia mantido em
segredo por mais de vinte anos. Ela voltou a Franca e o
entregou a Gurdjieff. Mais tarde ela disse que, depois de
passar a noite lendo o relato, Gurdjieff apareceu na manha
seguinte profundamente comovido pela honestidade e pela
dedicacao de seu antigo aluno. Depois Gurdjieff, Unico a
compreender a dimensao da realizacao de Ouspensky e
como este expressou sua dedicacao ao ensinamento, fez
uma declaracao extraordinaria, dizendo que amava
Ouspensky.

Gurdjieff condenou o0s seguidores que ensinavam suas
ideias de maneira independente como “Judas Iscariotes”.
Nessa época, iSsoO soava COmo a acusacao suprema da
traicdo. Quase ninguém sabia que, na verdade, Gurdjieff
considerava Judas o mais préximo e fiel seguidor de Cristo,
o discipulo que assumiu de forma altruistica o papel de
traidor no intuito de possibilitar ao mestre o cumprimento



de sua missao. O rétulo de “Judas” estaria indubitavelmente
destinado a Ouspensky, o qual, mais do que qualquer outro
seguidor, compreendeu o0 ensinamento de Gurdjieff e a
missao de apresentd-lo. Ouspensky subordinou seu sucesso
pessoal, primeiro oferecendo seguidores e fundos em 1922
para o estabelecimento do Instituto de Gurdjieff, depois
retardando suas palestras publicas até 1930, quando nao
viu mais nenhuma possibilidade de o Instituto reabrir e,
finalmente em 1947, dispersando sua organizacao
independente ao saber que Gurdjieff queria voltar a reunir
seus principais seguidores. Ouspensky também arcou com a
condenacao dos que acreditavam que ele teria traido seu
professor.

Em seu trabalho independente, Ouspensky nao fingiu ter a
compreensao de Gurdjieff. Nao assumiu o crédito como
fonte dos ensinamentos, reconhecendo que o Sistema teve
origem em um grupo da RuUssia. Em suas palestras e
respostas, as quais replicavam o formato do grupo de Sao
Petersburgo, foi escrupulosamente fiel ao que fora recebido.
O material foi enriguecido com suas proprias percepcoes,
mas sempre sem distorcao. Ele enfatizou que o trabalho
consigo mesmo deve comecar pela mente e apresentou o
Sistema como base para o autoestudo. Contudo, tendo sido
apresentado ao trabalho pratico em Essentuki em 1917,
advertiu varias vezes seus admiradores que sem ele a
pessoa “estaria apenas aprendendo palavras”, que ideias
esotéricas nao colocadas em pratica tornam-se “mera
filosofia — apenas ginasticas intelectuais que nao levam a
parte alguma”.



Ouspensky reconheceu que uma mudanca de existéncia
exigia um trabalho organizado em “escolas”, uma palavra
que, como admitiu, nao deveria ser aplicada a seus estudos
coletivos. O Sistema era apenas uma introducao ao Quarto
Caminho. Como introducao, porém, seu trabalho em
Londres e em Nova York, e sobretudo em In Search of the
Miraculous, satisfazia seu propodsito fundamental e
estabelecia o ensinamento como uma linha aceita da
psicologia. Muitos de seus seguidores procuraram Gurdjieff
e, apdés sua morte, foram a organizacao da senhora
Salzmann em busca do trabalho pratico do Quarto Caminho.

Os principais textos de Ouspensky incluem Tertium
Organum (1912), Um Novo Modelo do Universo (1931),
Psicologia da Evolucdo Possivel ao Homem (1947) e In
Search of the Miraculous (1949). O registro de suas
palestras e respostas entre 1921 e 1946 foi publicado como
The Fourth Way (1957). 111

JEANNE DE SALzMANN (1889-1990)

Gurdjieff nao era um profeta, e o Quarto Caminho nao é
uma doutrina revelada, que deve ser aceita a base de fé.
Trata-se de um caminho a ser seguido, um caminho pratico
gue leva a consciéncia da realidade em nds mesmos. Seguir
esse caminho exige dedicacao pessoal ao autoestudo e uma
pratica coletiva baseada nos principios do Quarto Caminho.
Foi a Jeanne de Salzmann, que trabalhou com ele durante
trinta anos, que Gurdjieff transmitiu os ensinamentos
praticos e seus principios, inclusive aqueles para a pratica
dos exercicios de danca chamados de Movimentos. Antes de
morrer, incumbiu-a de viver outros quarenta anos e de fazer



“tudo que fosse possivel — até o impossivel — para que o
que produzi entre em acao”.

Jeanne de Salzmann nasceu em Reims, Franca, a mais
velha dos cinco filhos de Jules Allemand e de Marie-Louise
Matignon, ambos descendentes de antigas familias
francesas. Foi criada em Genebra, na Suica, em um lar
bastante influenciado pela interacdo da fé protestante de
seu pai e do catolicismo devoto de sua mae, o0 que criou a
necessidade compulsiva de compreender a verdade por tras
de sua crenca crista. Sua educacao concentrou-se na
musica, para a qual demonstrou talento excepcional como
crianca prodigio. Nesse periodo, o Conservatério de
Genebra contava com musicos famosos de outros paises,
notadamente Emile Jacques-Dalcroze, um inovador bastante
aclamado por seu trabalho de composicao, improvisacao e
danca. Aos 17 anos, Jeanne foi escolhida, com um punhado
de estudantes também talentosos, para acompanha-lo ao
recém-inaugurado Instituto Dalcroze, em Hellerau, perto de
Dresden, na Alemanha, dando demonstracbées de seu
trabalho em capitais da Europa. Foi nesse periodo com
Dalcroze que Jeanne conheceu Alexandre de Salzmann,
conhecido pintor russo que ajudava Dalcroze com a
cenografia e a iluminacao de suas demonstracdes. Ela se
casou com Salzmann em Genebra, em 1911, e foi com ele
para Tbilisi, no Caucaso, onde fundou sua prdopria escola de
musica baseada no método Dalcroze.

Em 1919, Gurdjieff chegou a Tbilisi com um pegqueno
grupo de seguidores, entre os quais o compositor Thomas
de Hartmann. Por meio dele os Salzmann conheceram



Gurdjieff, um encontro que mudaria o curso de suas vidas.
Em Gurdjieff e seu ensinamento, Jeanne de Salzmann
encontrou o caminho para a verdade pelo qual ansiara
desde a infancia. Quando Gurdjieff saiu de Thbilisi, os
Salzmann uniram-se a seus seguidores, primeiro em
Constantinopla e, por fim, estabelecendo-se em
Fontainebleau, perto de Paris, em 1922. Jeanne de
Salzmann manteve-se préxima de Gurdjieff e trabalhou a
seu lado até a morte dele. Fazia parte do punhado de alunos
incluidos no que ele chamou de “trabalho especial” — a
percepcao direta da realidade por meio da sensacao
consciente.

Antes de morrer, Gurdjieff deixou a senhora Salzmann
todos os direitos sobre seus textos e os Movimentos. Na
época, os seguidores de Gurdjieff estavam espalhados pela
Europa e pelos Estados Unidos. A primeira tarefa de
Salzmann foi chama-los para trabalharem juntos. A segunda
foi dar ao ensinamento uma forma pratica para a busca da
consciéncia. Nos quarenta anos seguintes, ela providenciou
a publicacao de seus livros e a preservacao dos
Movimentos. Fundou centros Gurdjieff em Paris, Nova York e
Londres, bem como em Caracas, na Venezuela.

Gurdjieff foi categérico ao dizer que as pessoas nao podem
despertar sozinhas, que precisam trabalhar com outras no
que chamava de “escola”. Jeanne de Salzmann considerava
essa condicao absolutamente necessaria para escapar do
circulo estreito de pensamentos e sentimentos habituais. A
fim de se tornar consciente de si mesma, a pessoa precisa
trabalhar com outras com experiéncia comparavel, capazes



de alterar a falsa escala de valores estabelecida pela
personalidade. Entretanto, é importante perceber que a
expressao “escola” refere-se a uma pratica coletiva, e nao a
uma instituicdao na qual conhecimentos conceituais sao
adquiridos. Os centros organizados pela senhora Salzmann
nao sao exclusivos e nao ha requisitos formais para
admissao nem notas indicativas de desempenho. Na
verdade, nao ha professores. Durante algum tempo, os
participantes trabalham com um guia que responde a
perguntas. Mais tarde, trocam ideias entre eles. O Quarto
Caminho é um caminho de entendimento, nao de fé ou de
obediéncia a um lider carismatico.

Perto do fim da vida, Gurdjieff reconheceu abertamente
Jeanne de Salzmann como sua discipula mais proxima e
disse a seus seqguidores: “Confiei a continuidade de meu
trabalho a ela”. Mas apenas ela sabia da intencao de
Gurdjieff. Ele nao havia reaberto o Instituto, fechado em
1924, e apenas aludira a possivel organizacao de filiais em
cidades europeias e americanas. Mesmo assim, em seus
ultimos dois anos de vida, incentivou seguidores norte-
americanos e ingleses a visita-lo em Paris e, o que talvez
seja mais importante, apresentou mais de cem exercicios de
danca em aulas improvisadas em Paris e Nova York. A
magnitude do empreendimento sugere uma meta definida
para o futuro, que ele deve ter discutido com Salzmann. Na
verdade, a velocidade com que ela organizou centros
Gurdjieff no prazo de dois anos apds sua morte sugere um
plano predeterminado.



Ao dar prosseguimento ao trabalho de Gurdjieff, Salzmann
seguiu seu exemplo e se recusou a responder a questdes
tedricas ou a estimular a discussao intelectual de suas
ideias. O que mais exigia era um esforco consciente com o
objetivo de estar presente, embora essa énfase tenha
mudado com o tempo. A partir de um estudo pratico do
funcionamento habitual, a pesquisa se aprofundou, a fim de
descobrir como a pessoa pode se abrir para a realidade em
si mesma. Isso incluia trabalhar na relacao entre mente e
corpo e a experiéncia de uma sensacao de presenca mais
consciente. A senhora Salzmann valorizava a obtencao
dessa realidade na meditacao cotidiana, como Gurdjieff
recomendava no comeco de Relatos de Belzebu. De
seguidores avancados, ela exigia a abertura para um estado
de unidade, a fim de se experimentar a sensacao de
presenca como um segundo corpo, com vida prépria.

A pratica central estabelecida por Salzmann é o
intercambio em grupo. Esse intercambio pode se
desenvolver em torno de uma linha de trabalho, de um
tema ou de um texto especifico, mas sempre envolve uma
troca de experiéncias e de perguntas sobre o trabalho
interior — e nao uma discussao de ideias. Ao falar e ouvir, o
esforco constante é o de estar presente a fim de se abrir
para o desconhecido, um esforco por uma possibilidade de
consciéncia.

O trabalho em grupo é complementado pela pratica dos
Movimentos, exercicios de danca que exigem atencao total
da mente, do corpo e dos sentimentos — a experiéncia da
presenca em movimento. Realiza-los com a atencao



cotidiana nao tem sentido e chega mesmo a reforcar o
automatismo. E por isso que, nos centros que seguem o
Quarto Caminho, a pratica dos Movimentos limita-se
estritamente a participantes engajados no trabalho grupal
de despertar da consciéncia.

A terceira pratica coletiva instituida por Salzmann é a
meditacao sentada, uma extensao do “trabalho especial” de
Gurdjieff para percepcao direta da realidade. Embora tenha
sido introduzida como um trabalho orientado para a
sensacao consciente, apds a morte dela essas meditacdes
passaram a incluir reunides para compartilhar a quietude de
um estado mais silencioso. Quando participantes mais
avancados se sentam para meditar, ficam totalmente em
siléncio, e as praticas para seguidores mais novos incluem
indicacbes de como devem se conduzir a fim de se
manterem presentes.

E importante comentar que os centros criados pela
senhora Salzmann nunca se arrogaram como locais
principais ou exclusivos de difusao do Quarto Caminho. Ela
disse que cada centro é uma “casa de trabalho” a fim de
gque o intercambio se dé, como uma escola baseada nos
principios do Quarto Caminho. Dependendo de seus
participantes, a casa pode servir para atingir o nivel do
homem numero quatro com um novo centro de gravidade,
bem como o do homem numero cinco com um “eu
indivisivel. O papel de uma casa no Trabalho maior depende
do nivel de seus membros, embora isso nao seja perceptivel
a todos pois, como Gurdjieff observou, ninguém consegue
enxergar acima de seu préprio nivel.

n



Quando a encarregou de dar prosseguimento a seu
trabalho, Gurdjieff instruiu Salzmann a publicar o que havia
registrado em seus cadernos, mantidos como didrios ao
longo de um periodo de quarenta anos. Esse material foi
publicado postumamente em seu livro The Reality of Being:
The Fourth Way of Gurdjieff (2010).

A senhora Salzmann morreu com 101 anos em Paris, em
1990. Os centros que criou mantiveram o trabalho coletivo
dentro das linhas indicadas por ela, e o ensino do Quarto
Caminho de Gurdjieff continua a se disseminar por grupos
espalhados pelo mundo todo.



Centros do Quarto Caminho

Os centros do Quarto Caminho organizados pela senhora
Salzmann sao:

The Gurdjieff Foundation, Nova York
The Gurdjieff Society, Londres
L’'Institut Gurdjieff, Paris

Fundacién G. I. Gurdjieff, Caracas, Venezuela

Para mais informacdes, visite www.InSearchofBeing.org.



[1] Fragmentos de um Ensinamento Desconhecido, publicado pela Editora
Pensamento, Sao Paulo, 1982.

(2] Um Novo Modelo do Universo, publicado pela Editora Pensamento, Sdo Paulo,
1987 (fora de catdlogo).

[3] Psicologia da Evolucdo Possivel ao Homem, publicado pela Editora
Pensamento, Sao Paulo, 1981.

(4] Encontros com Homens Notdveis, publicado pela Editora Pensamento, Séo
Paulo, 1980. (fora de catalogo)

[5] Cofundadora da Sociedade Teoséfica, que publicou isis sem Véu, em 1877, e
A Doutrina Secreta, em 1888. Publicados, respectivamente, em 1991 e 1980
pela Editora Pensamento, Sao Paulo.

(6] Publicado pela Editora Pensamento, Sdo Paulo, 1988. (fora de catélogo)

[Z] O Quarto Caminho, publicado pela Editora Pensamento, Sao Paulo, 1987.
(fora de catdlogo)



AVOZ DO
SILENCIO

H. P. Blavatsky

A ESPIRITUALIDADE UNIVERSAL

Pensamento



A Voz do Siléncio

Blavatsky, H. P.
9788531519963
128 paginas

Compre agora e leia

Considerada uma das obras-primas da literatura mistica
mundial e, por muitos, uma prosa em verso, cheia de
inspiracao espiritual, A Voz do Siléncio toca-nos, nao pela
exposicao de fatos reunidos de livros, mas por ser um apelo
aos sentidos mais divinos de nossa natureza. Em si, esta
obra é uma das melhores fontes disponiveis de
ensinamentos teoséficos e um dos livros mais inspiradores
do mundo.

Compre agora e leia



http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531519963/b6825d8f80694cb31d67dc8a033e9d62
http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531519963/b6825d8f80694cb31d67dc8a033e9d62

O CAIBALION

EDICAQ DEFINITIVA E COMENTADA

WILLIAM WALKER ATKINSOM

OS5 TRES INICIADOS




O Caibalion - Edicao Definitiva e
Comentada

Atkinson, Willian Walker
9788531520372
328 paginas

Compre agora e leia

Publicado desde 1910 pela Editora Pensamento e com mais
de 500 mil exemplares vendidos, esta renomada obra
supostamente baseada na sabedoria do Antigo Egito e na
Grécia Helenistica, tem sua autoria atribuida apenas aos
enigmaticos Trés Iniciados , desde sua primeira publicacao
nos Estados Unidos em 1908. Esta edicao apresenta tanto o
texto original do Caibalion quanto a primeirissima
publicacao de uma obra até entao desconhecida de William
Walker Atkinson, estabelecido como seu Unico autor As Sete
Leis Cosmicas no qual ele expode a tese central de O
Caibalion de que a existéncia é regida por sete leis
universais.

Compre agora e leia



http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531520372/bdd80f6ac235aa0fa32decb90cc479d3
http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531520372/bdd80f6ac235aa0fa32decb90cc479d3

M | BoAN [ - PR=A Y

n

A2

LUA
VERMELHA




Lua Vermelha

Gray, Miranda
9788531519925
296 paginas

Compre agora e leia

Em Lua Vermelha, Miranda Gray resgata a sabedoria do
sagrado feminino para mostrar as mulheres modernas como
elas podem voltar a aceitar a sua natureza ciclica e se
reconciliar com todos os aspectos da feminilidade.
Explorando arquétipos da menstruacao e da condicao
feminina contidos na simbologia de mitos, lendas e contos
de fadas, a autora oferece métodos e exercicios praticos
para vocé entrar em sintonia com o seu ciclo menstrual, e
assim impulsionar sua criatividade, viver sua sexualidade
plenamente e aceitar as mudancas naturais do seu corpo e
da sua vida.

Compre agora e leia



http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531519925/1504cd1a1aef5eb8ad25334f2fa6ea18
http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531519925/1504cd1a1aef5eb8ad25334f2fa6ea18

MAOS
DE LUZ

Um guia para a cura atraves
do campo de energia humano

BARBARA ANN BRENNAN

Pesdamen (1]




Maos de Luz

Brennan, Barbara Ann
9788531519987
440 paginas

Compre agora e leia

"Maos de Luz" é o olhar de uma cientista sobre o campo
energético do homem, relacionando os processos fisicos e
emocionais para além da medicina tradicional. Através de
estudos de casos clinicos, novos padrdes sobre saude e
relacionamentos sao apresentados, mostrando como o
campo de energia humano interage na vida cotidiana. Com
conceitos praticos, técnicas, exercicios e ilustracdes, essa
obra revolucionaria vai ajuda-lo a ter mais saude fisica e
emocional ao estabelecer uma conexao profunda com a
forca espiritual que existe dentro de vocé.

Compre agora e leia



http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531519987/fb0eb9bec1b0e2b83e00408bac474ecb
http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531519987/fb0eb9bec1b0e2b83e00408bac474ecb




O homem é aquilo que ele pensa

Allen, James
9788531519499
72 paginas

Compre agora e leia

James Allen, um dos maiores pensadores e divulgadores do
mentalismo de todos os tempos, nos mostra neste classico
que os bons pensamentos, quando disciplinados e em
estreito controle e observacao, se transformam em
realidade. Este livro nos ensina a adquirir forca interior e a
dominar nossos pensamentos, para termos uma vida mais
saudavel, feliz e abundante, que nos conduza a paz, a
seguranca e ao crescimento interior. A chave da felicidade
esta mais ao alcance de nossas maos do que podemos
imaginar!

Compre agora e leia



http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531519499/9042927296c8704f090a34b1a687041a
http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531519499/9042927296c8704f090a34b1a687041a

	OdinRights
	Folha de Rosto
	Créditos
	Sumário
	Prefácio
	Em busca do ser
	Introdução
	I - Conhece-te a ti mesmo
	O que somos nós?
	O homem não pode “fazer”
	Não existe “eu” unificado
	Rumo ao autoconhecimento

	II - Nossa máquina humana
	Funções e centros
	Estados de consciência
	Essência e personalidade
	Corpos imateriais
	Alquimia interior

	III - Mundos dentro de mundos
	Por dentro da via láctea
	A lei das três forças
	O raio da criação
	A lei das oitavas
	Graus de materialidade

	IV - A possibilidade de evolução
	Evolução consciente
	Conhecimento e existência
	Assim em cima como embaixo
	Níveis de desenvolvimento
	Caminhos espirituais

	V - A meta da religião
	Um núcleo consciente
	Círculos internos da humanidade
	Religião implica “fazer”
	Cristianismo esotérico

	VI - Buscando o caminho
	Despertar
	Desilusão
	O primeiro limiar
	As “escolas” são imperativas
	Trabalho em grupo

	VII - Um estudo prático
	Iniciando a auto-observação
	Pensamento formativo
	Começando pelas pequenas coisas
	Identificação
	Mentindo para si mesmo

	VIII - Um trabalho para a consciência
	Uma observação diferente
	Enxergar o todo
	Separarmo-nos de nós mesmos
	Trabalhar com três centros
	Autorrecordação

	IX - Rumo à libertação
	Dois rios
	Sofrimento voluntário
	A primeira libertação
	Libertar-se de influências
	Obter uma alma

	X - conhecimento do ser
	Arte objetiva
	Um rio de mitos e símbolos
	Simbologia e autoconhecimento
	O eneagrama

	Notas biográficas
	Centros do Quarto Caminho

