


DADOS DE ODINRIGHT

Sobre a obra:

A presente obra é disponibilizada pela equipe eLivros e

seus diversos parceiros, com o objetivo de oferecer

conteúdo para uso parcial em pesquisas e estudos

acadêmicos, bem como o simples teste da qualidade da

obra, com o fim exclusivo de compra futura.

É expressamente proibida e totalmente repudíavel a venda,

aluguel, ou quaisquer uso comercial do presente conteúdo.

Sobre nós:

O eLivros e seus parceiros disponibilizam conteúdo de

dominio publico e propriedade intelectual de forma

totalmente gratuita, por acreditar que o conhecimento e a

educação devem ser acessíveis e livres a toda e qualquer

pessoa. Você pode encontrar mais obras em nosso site:

eLivros.

Como posso contribuir?

Você pode ajudar contribuindo de várias maneiras, enviando

livros para gente postar Envie um livro ;)

Ou ainda podendo ajudar financeiramente a pagar custo de

servidores e obras que compramos para postar, faça uma

doação aqui :)

"Quando o mundo estiver unido na busca do

conhecimento, e não mais lutando por dinheiro e

https://elivros.love/
https://elivros.love/
https://elivros.love/
https://elivros.love/page/EnviarLivros
https://elivros.love/page/Doar


poder, então nossa sociedade poderá enfim evoluir a

um novo nível."

eLivroseLivros.love.love

Converted by ePubtoPDF

https://elivros.love/
https://epubtopdf.info/






Título do original: In Search of Being.

Copyright © 2012 FourthWay Editions, Inc.

Publicado mediante acordo com Shambhala Publications, Inc. 300

Massachusetts Ave., Boston, MA 02115, USA.

Copyright da edição brasileira © 2017 Editora Pensamento-Cultrix Ltda.

Texto de acordo com as novas regras ortográficas da língua portuguesa.

1ª edição 2017.

2ª reimpressão 2019.

Todos os direitos reservados. Nenhuma parte deste livro pode ser reproduzida ou

usada de qualquer forma ou por qualquer meio, eletrônico ou mecânico,

inclusive fotocópias, gravações ou sistema de armazenamento em banco de

dados, sem permissão por escrito, exceto nos casos de trechos curtos citados

em resenhas críticas ou artigos de revista.

A Editora Pensamento não se responsabiliza por eventuais mudanças ocorridas

nos endereços convencionais ou eletrônicos citados neste livro.

 

Editor: Adilson Silva Ramachandra

Editora de texto: Denise de Carvalho Rocha

Gerente editorial: Roseli de S. Ferraz

Preparação de originais: Luciana Soares

Produção editorial: Indiara Faria Kayo

Editoração eletrônica: Mauricio Pareja da Silva

Revisão: Nilza Agua

Produção de ebook: S2 Books

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)

(Câmara Brasileira do Livro, SP, Brasil)

Gurdjieff, Georges Ivanovitch, 1866?-1949

Em busca do ser : o quarto caminho para uma nova

consciência / G. I. Gurdjieff ; tradução Marcello Borges. — São

Paulo : Editora Pensamento, 2017.

 

Título original: In search of being

ISBN: 978-85-815-1977-2

 

1. Consciência — Fisiologia 2. Ensinamentos 3. Esoterismo —

Filosofia 4. Espiritualidade 5. Filósofos herméticos 6. Quarto

Caminho (Ocultismo) I. Título.

 

17-04864                                    CDD-197

Índices para catálogo sistemático:

http://www.s2books.com.br/


1. Filósofos russos 197

 

1ª Edição Digital: 2019

eISBN: 978-85-315-2065-5

 

Direitos de tradução para o Brasil adquiridos com exclusividade pela

EDITORA PENSAMENTO-CULTRIX LTDA., que se reserva a

propriedade literária desta tradução.

Rua Dr. Mário Vicente, 368 — 04270-000 — São Paulo — SP

Fone: (11) 2066-9000 — Fax: (11) 2066-9008

E-mail: atendimento@editorapensamento.com.br

http://www.editorapensamento.com.br

Foi feito o depósito legal.

mailto:atendimento@editorapensamento.com.br
http://www.editorapensamento.com.br/


SUMÁRIO

Capa

Folha de Rosto

Créditos

Prefácio

Em busca do ser

Introdução

I - Conhece-te a ti mesmo

O que somos nós?

O homem não pode “fazer”

Não existe “eu” unificado

Rumo ao autoconhecimento

II - Nossa máquina humana

Funções e centros

Estados de consciência

Essência e personalidade

Corpos imateriais

Alquimia interior

III - Mundos dentro de mundos

Por dentro da via láctea

A lei das três forças

O raio da criação

A lei das oitavas

Graus de materialidade

IV - A possibilidade de evolução

kindle:embed:0003?mime=image/jpg


Evolução consciente

Conhecimento e existência

Assim em cima como embaixo

Níveis de desenvolvimento

Caminhos espirituais

V - A meta da religião

Um núcleo consciente

Círculos internos da humanidade

Religião implica “fazer”

Cristianismo esotérico

VI - Buscando o caminho

Despertar

Desilusão

O primeiro limiar

As “escolas” são imperativas

Trabalho em grupo

VII - Um estudo prático

Iniciando a auto-observação

Pensamento formativo

Começando pelas pequenas coisas

Identificação

Mentindo para si mesmo

VIII - Um trabalho para a consciência

Uma observação diferente

Enxergar o todo

Separarmo-nos de nós mesmos

Trabalhar com três centros

Autorrecordação

IX - Rumo à libertação

Dois rios

Sofrimento voluntário

A primeira libertação

Libertar-se de influências



Obter uma alma

X - conhecimento do ser

Arte objetiva

Um rio de mitos e símbolos

Simbologia e autoconhecimento

O eneagrama

Notas biográficas

Centros do Quarto Caminho



H

PREFÁCIO

á cem anos, na Rússia, George Ivanovitch Gurdjieff

(1866-1949) introduziu um ensinamento antigo sobre a

evolução da consciência humana, uma ciência esquecida

para a percepção da realidade em nós mesmos e no

universo. Praticamente um desconhecido em vida, Gurdjieff

teve suas ideias disseminadas pelo mundo nos anos que se

seguiram à sua morte, inspirando novas gerações de

buscadores a investigar o significado esotérico das religiões

tradicionais. Até agora, porém, seus primeiros ensinamentos

foram reproduzidos apenas em fragmentos de palestras

realizadas entre 1915 e 1924, organizadas

cronologicamente; nunca se tentou apresentar esses

ensinamentos em suas próprias palavras como um todo

abrangente.

Gurdjieff considerava o conhecimento da realidade — o

que ele chamava de verdadeiro “conhecimento do ser” —

como um rio que flui desde a antiguidade remota e passa de

era para era, de povo para povo, de raça para raça. Ele via

esse conhecimento como o meio indispensável para se

atingir a libertação interior. Aos que tentam compreender o

sentido da vida humana no universo, disse, a meta da busca

é chegar até esse rio e descobri-lo. Depois, faltará apenas



conhecer para poder ser. Mas, a fim de conhecer, ensinou, é

necessário descobrir “como conhecer”.

Ele respeitou os caminhos tradicionais que conduzem à

transformação espiritual e lembrou que suas abordagens

podem ser enquadradas em uma de três categorias: o

“caminho do faquir”, que se concentra no domínio do corpo

físico; o “caminho do monge”, baseado na fé e no

sentimento religioso; e o “caminho do yogue”, concentrado

no desenvolvimento da mente. Gurdjieff apresentou seus

ensinamentos como um “Quarto Caminho”, que exige o

trabalho simultâneo com esses três aspectos. No lugar da

obediência ou da fé, esse caminho exige conhecimento e

compreensão — o despertar de outra inteligência. Seu

desejo pessoal, disse certa vez, era viver e ensinar para que

pudesse haver uma nova concepção de Deus no mundo,

uma mudança no próprio significado da palavra.

Nascido em 1866, no Cáucaso, na fronteira entre a Rússia

e a Turquia, desde a infância Gurdjieff sentiu necessidade de

compreender o mistério da existência humana; então

mergulhou fundo na religião e na ciência, no intuito de

encontrar alguma explicação. Para ele, as duas eram

intrinsecamente persuasivas e consistentes, mas sujeitas a

conclusões contraditórias, considerando-se as premissas

diferentes nas quais se baseavam. Começou a se convencer

de que, isoladamente, nem a religião nem a ciência

poderiam explicar o significado da vida humana. Ao mesmo

tempo, teve a certeza de que teria existido um

conhecimento real e completo na Antiguidade, o qual teria

sido transmitido de forma oral, de geração para geração,



em diversas civilizações. Dispôs-se a encontrar pessoas que

possuíssem esse conhecimento e viajou durante cerca de

vinte anos. Suas viagens levaram-no à Grécia, ao Egito e à

Ásia Central, o que inclui a cordilheira de Hindu Kush e o

Tibete.

Com um pequeno grupo de camaradas, Gurdjieff

descobriu e reuniu elementos de um conhecimento

esquecido, que reconciliava as grandes crenças tradicionais.

Chamou-o de “ciência antiga”, mas não identificou sua

origem nem quem a descobriu. Essa ciência via o mundo da

matéria visível tal como a física moderna, ao reconhecer a

equivalência entre massa e energia, a ilusão subjetiva do

tempo e a teoria geral da relatividade. Mas sua busca não

terminou aí, aceitando como reais apenas os fenômenos

que pudessem ser medidos e comprovados por

experimentos controlados. Essa ciência também investigava

a percepção sensorial exterior ao mundo místico, a visão de

outra realidade, infinita, além do espaço e do tempo. A

meta era compreender o lugar do homem na ordem

cósmica, o sentido da vida humana na Terra, e conhecer e

vivenciar de fato, como indivíduo, a realidade simultânea de

mundos finitos e infinitos. Essa ciência originou-se em

civilizações da Ásia Central e do Egito, e seus princípios

foram incorporados a todas as religiões tradicionais.

Segundo Gurdjieff, ela poderia ser chamada de

“cristianismo esotérico”, mas ele observou que esses

princípios foram desenvolvidos milhares de anos antes de

Jesus Cristo. Também poderia ser chamada de “budismo



esotérico”, embora tenha se originado milhares de anos

antes do surgimento de Gautama Buda.

Em 1912, Gurdjieff começou a reunir seguidores em

Moscou e, em 1915, organizou um grupo de estudos em São

Petersburgo. Dois anos depois, a fim de escapar da violência

da Revolução Russa, mudou-se para o Cáucaso e, em 1922,

por fim estabeleceu-se na França. Ali fundou, no Château du

Prieuré, em Fontainebleau, perto de Paris, um instituto no

qual pudesse praticar seus ensinamentos.

Conforme descrevem as notas biográficas no final deste

livro, a principal figura relacionada ao aparecimento do

Quarto Caminho foi P. D. Ouspensky, que se filiou ao grupo

de Gurdjieff em 1915 e foi com ele para o Cáucaso.

Ouspensky não era um seguidor comum. Dotado de mente

aberta e intelecto aguçado, havia viajado muito como

jornalista e investigado tradições teosóficas e outras

tradições esotéricas. Com base em suas próprias

experiências, convenceu-se da possibilidade de se atingir

uma consciência superior. Depois de buscar sem sucesso

contato com uma “escola” esotérica na Índia, passou a

investigar o conhecimento oculto que Gurdjieff e seus

camaradas haviam descoberto. Escritor e conferencista, era

o recruta ideal para receber os ensinamentos e promover o

Quarto Caminho.

Quando conheceu Gurdjieff, Ouspensky interessou-se

imediatamente em aprender o que ele sabia sobre

esoterismo e as “escolas” que o ensinavam. Gostou de sua

maneira clara e precisa de falar e, fiel à profissão de

jornalista, registrou em anotações as palavras exatas de



Gurdjieff, em páginas repletas de citações entre aspas.

Depois de ajudá-lo a formar um grupo em São Petersburgo,

Ouspensky o pressionou ao longo de dezoito meses a

revelar, passo a passo, os elementos básicos de sua antiga

ciência, chamado pelo grupo de “Sistema”. Com a

permissão de Gurdjieff, Ouspensky preservou o registro

dessas palestras e depois organizou o material em um

manuscrito autobiográfico intitulado Fragments of an

Unknown Teaching. [1] Nele escreveu que, em 1921, havia

revelado a Gurdjieff sua intenção: “[contei] com detalhes o

plano que fiz para um livro que explica suas palestras de

São Petersburgo... Ele concordou com esse plano”.

Pelos motivos explicados nas notas biográficas, o livro que

apresentaria esse ensinamento nunca foi escrito. Até 1924,

Gurdjieff esteve ocupado com o instituto na França e depois

com a redação de sua obra magna, All and Everything

[Sobre Tudo e Todas as Coisas]. Ouspensky estabeleceu-se

em Londres com seu próprio trabalho, dando palestras

sobre o Sistema e escrevendo o livro A New Model of the

Universe. [2] A separação entre os dois prejudicou sua

colaboração. Com efeito, Ouspensky só enviou a Gurdjieff o

manuscrito de Fragmentos de um Ensinamento

Desconhecido em 1947, ano de sua própria morte. Gurdjieff

confirmou sua precisão, e o manuscrito foi publicado

postumamente, em 1949, como o relato autobiográfico de

Ouspensky, embora mais de dois terços da obra fossem

citações literais de Gurdjieff. (A edição francesa teve o título

dado por Ouspensky, Fragments d’un Enseignement

Inconnu, mas a edição inglesa teve o título alterado para In



Search of the Miraculous [Em Busca do Milagroso], no intuito

de evitar confusão com o livro de outro autor, Fragments of

a Faith Forgotten [Fragmentos de uma Fé Esquecida],

publicado no ano anterior.)

Este livro visa preencher o propósito original das palestras

de São Petersburgo. Ele reafirma a exposição das citações

de Gurdjieff, complementadas por suas palestras

posteriores, principalmente entre 1922 e 1924. Essas

palestras posteriores, apresentadas no Prieuré de

Fontainebleau e em Nova York, foram gravadas e

organizadas por Jeanne de Salzmann, a seguidora mais

próxima de Gurdjieff, e publicadas em 1973 com o título

Views from the Real World [Visões do Mundo Real].

In Search of the Miraculous e Views from the Real World

são os autênticos livros de referência dos primeiros

ensinamentos de Gurdjieff. O relato autobiográfico de

Ouspensky recria com clareza a aventura de seu

questionamento, bem como sua visão sobre aspectos

críticos, inclusive dimensões superiores e a interpretação do

eneagrama. Os dois livros de referência contêm material

adicional com as ideias de Gurdjieff sobre diversos assuntos,

inclusive educação e arte. Ao reconstruir seus primeiros

ensinamentos, este livro expõe novamente menos de um

terço de In Search of the Miraculous e menos ainda de

Views from the Real World, deixando as fontes originais

como leitura obrigatória para uma imagem completa desses

ensinamentos.

Este livro foi organizado e editado por um pequeno grupo

de seguidores de Gurdjieff e Jeanne de Salzmann.



Excetuando-se este prefácio e as notas biográficas, o texto

é formado quase que inteiramente das palavras do próprio

Gurdjieff, apresentadas de acordo com uma nova tradução

para o inglês do texto russo original de Fragmentos de um

Ensinamento Desconhecido e, com a permissão do Grupo

Penguin (Estados Unidos), de Views from the Real World. A

única exceção é a primeira subparte do capítulo II (Funções

e Centros), extraída de Psychology of Man’s Possible

Evolution, [3] baseada nas explicações de Gurdjieff sobre

funções e centros “da maneira como foram expostos nas

palestras psicológicas”. A exposição das teorias de Gurdjieff,

apresentadas em épocas e ocasiões diferentes, foi

modificada, principalmente em seu estilo e linguagem,

sempre que necessário, a fim de constituírem um único

tomo. Tomou-se o cuidado de preservar o uso que

Ouspensky fazia de itálicos e de aspas no intuito de indicar

palavras convencionais com um significado especial.

Os leitores que vão entrar em contato com as ideias de

Gurdjieff pela primeira vez devem estar preparados para um

desafio iconoclasta lançado às fundações da moderna visão

de mundo — especialmente a consciência e o livre-arbítrio

humanos, o progresso e a civilização e a importância da

vida humana no universo. Situando nosso sistema solar na

vastidão da Via Láctea, o autor introduz a ideia de escala e

define mundos finitos e infinitos. Ele recorda a antiga teoria

dos cosmos e afirma que as leis fundamentais que

governam os fenômenos são as mesmas em todos os níveis

e que o homem é um microcosmo que representa o

universo inteiro. Logo, não devemos buscar a realidade



olhando para fora — em uma visão mística da Terra ou do

Cosmos —, mas voltando-nos para o interior, observando

tempo e espaço dentro de nós mesmos. O antigo aforismo

“conhece-te a ti mesmo” é invocado em seu sentido

original, do templo egípcio — uma chamada para nos

abrirmos à consciência, para vermos a realidade.

Na introdução, Gurdjieff descarta o conhecimento

moderno, supostamente científico, dizendo que ele se

baseia na percepção sensorial, e afirma que o conhecimento

da realidade só pode ser aprendido por um tipo especial de

“autoestudo” realizado com outras pessoas. Nos capítulos

seguintes, ele lembra que a realização dessa possibilidade

depende de nosso próprio desejo e esforço; ninguém mais

se preocupa com esse trabalho ou o realiza por nós. Depois,

estabelece os princípios do ensinamento — mas não como

uma verdade revelada na qual se deve acreditar ou a que

se deve obedecer. Diferentemente, seu primeiro princípio

afirma que nada deve ser aceito com base na fé. O Quarto

Caminho é, acima de tudo, um caminho de conhecimento, e

não de crença ou de obediência. Trata-se de um caminho de

compreensão.

Gurdjieff oferece um conselho fundamental a fim de que

seus textos sejam entendidos: “Não aceite nada ao pé da

letra. Procure apenas captar o princípio”. Essa instrução,

obviamente, aplica-se quando ele fala de relacionamentos

cósmicos (por exemplo, o “raio da criação” ou o “alimento

para a lua”) ou de conceitos metafísicos (como a obtenção

de “corpos” transubstanciais). Mas aplica-se do mesmo

modo à sua estrutura multicerebral da fisiologia humana, a



qual, adverte, só foi apresentada “como um plano de auto-

observação pessoal”. Nada deve ser entendido literalmente.

As notas biográficas presumem que o Quarto Caminho seja

um ensinamento esotérico daquilo que Gurdjieff chamou de

Grande Conhecimento: a ciência esquecida da relação entre

o homem, Deus e o universo, transmitida para iniciados

durante milhares de anos na Ásia Central, no Egito e na

Grécia. Gurdjieff encantou-se ao descobrir esse

conhecimento oculto, em que se destacava seu amigo mais

próximo, um príncipe russo seguidor do budismo Vajrayana.

E foram os princípios da transmissão esotérica que

determinaram os papéis de Gurdjieff e de seus seguidores

mais próximos, Ouspensky e Jeanne de Salzmann.

A característica definitiva do esoterismo é a diferenciação

entre a forma externa ou exotérica do ensinamento, visível

para quem não é iniciado, e o conteúdo interno, esotérico,

que só pode ser conhecido por aqueles que o praticam. O

externo pode ser transmitido por alguém que compreende

sua doutrina, mas o interno só pode ser compartilhado por

um iniciado que sabe vivenciar o ensinamento na prática.

Gurdjieff faz essa distinção no capítulo V, que trata das

religiões, ao diferenciar o ensinamento da doutrina, a qual

especifica o que deve ser feito, do ensinamento do

conhecimento prático — o como fazê-lo. Para ele, só uma

pessoa que pode viver segundo os preceitos de Cristo tem

direito de se chamar de cristão.

Os primeiros ensinamentos de Gurdjieff ao grupo de São

Petersburgo e no Prieuré foram transmitidos segundo a

forma externa de ideias apresentadas a quem não tinha



experiência no trabalho prático com a consciência. Gurdjieff

ensinou que o caminho para a realidade objetiva se dava

por meio da “autoconsciência”, mas que só poderia indicar

a direção necessária em termos conceituais, com

ilustrações extraídas da experiência cotidiana. Por exemplo,

a principal relação entre mente, sentimento e corpo foi

expressa metaforicamente como condutor, cavalo e

carruagem. Em uma analogia com uma casa com quatro

cômodos, referiu-se ao “trabalho” simultâneo nesses quatro

recintos. E a necessidade de um “superesforço” — ou seja,

algo além de nossos meios habituais — era transmitida

como um esforço comum extraordinário, como quando

alguém se esforça além do ponto da exaustão. A uma

plateia despreparada, Gurdjieff não podia indicar o trabalho

interior prático exigido para a conexão com os centros

inferiores ou a abertura dos centros superiores. Nos anos

seguintes, com visitantes da América e da Inglaterra,

baseou-se em leituras de seu primeiro livro, Beelzebub’s

Tales to His Grandson (Relatos de Belzebu a seu Neto),

como meio de compartilhar seu ensinamento de forma

alegórica.

A natureza esotérica do ensinamento de Gurdjieff foi

reconhecida desde o início por Ouspensky, familiarizado

com textos teosóficos e que tinha viajado à Índia em busca

de uma “escola” esotérica. Quando conheceu Gurdjieff, quis

saber na mesma hora o que este pensava sobre as

“escolas” esotéricas e o esoterismo. Conforme esboçado

nas notas biográficas, mais tarde ele percebeu que seu

papel era promover o sistema de ideias — a forma exterior



do ensinamento —, em vez de se dedicar à prática interior

sob a orientação de Gurdjieff. Como ambos viam o

ensinamento com base no esoterismo, a separação entre

eles não foi a ruptura divisória imaginada por seus

respectivos seguidores.

Essa interpretação, que aceita a distinção

exotérica/esotérica com relação ao ensinamento e seus

atores, contradiz a visão estabelecida, baseada em seu

comportamento exterior. Para mim, ela foi compelida por

dois fatores fundamentais citados nas notas biográficas.

Primeiro, Gurdjieff condenou o fato de Ouspensky transmitir

ensinamentos independentemente dele como uma traição

digna de um Judas Iscariotes, quando, na verdade, Gurdjieff

respeitava de modo profundo Judas como um discípulo leal,

único a compreender a missão de Cristo. Depois,

Ouspensky, por sua vez, repudiou de modo altruísta o

Sistema que ensinou durante vinte e cinco anos, a fim de

deixar seus seguidores livres para migrar para Gurdjieff.

Essas duas ações distintas e tão extraordinárias seriam, na

minha opinião, inexplicáveis, a menos que os dois

estivessem agindo em conjunto no intuito de promover o

Quarto Caminho. Claro, essa cumplicidade secreta nunca foi

admitida por eles nem pela senhora Salzmann, que deve tê-

la conhecido. Mas foi confirmada com uma viagem especial

que ela fez a Londres em 1947, quando convidou

Ouspensky para ir a Paris reunir-se com Gurdjieff. Estive

presente quarenta anos depois, quando ela relembrou seu

encontro final com Ouspensky, nove meses antes de sua

morte. Ela disse que os dois conversaram até tarde da



noite, e que Ouspensky chorou por não poder ir a Paris. Foi

então que ele lhe deu o manuscrito de Fragmentos de um

Ensinamento Desconhecido, o qual deveria ser entregue a

Gurdjieff. O que me comoveu mais foi o fato de ela ter

falado de Ouspensky como um velho amigo, com um afeto

profundo, algo que nunca teria sentido, caso achasse que

ele havia traído o homem a quem ela reverenciava como

seu mestre.

Stephen A. Grant



EM BUSCA 

DO SER





S

INTRODUÇÃO

aia de casa em uma noite límpida e estrelada, em uma

área aberta, e olhe para o céu, para os milhões de

mundos acima da sua cabeça. Lembre-se: é possível que

em cada um deles haja bilhões de seres, similares ou talvez

superiores a você em organização. Olhe para a Via Láctea. A

Terra nem sequer pode ser chamada de grão de areia nessa

infinitude. Ela se dissolve e desaparece. E, com ela, você —

onde você está?

O conhecimento da relação entre o homem e o universo

existe desde tempos remotos. O Grande Conhecimento é

sempre o mesmo, mas a forma pela qual ele é expressado

muda em função do lugar e da época. Como a língua, que

evoluiu durante séculos, a forma mal é compreensível para

as gerações subsequentes. Em sua maior parte, esse

conhecimento é entendido literalmente e, assim, o

conteúdo interno é perdido.

O Grande Conhecimento é transmitido de modo sucessivo,

de era para era, de povo para povo, de raça para raça. Os

grandes centros de iniciação da Índia, da Assíria, do Egito e

da Grécia iluminam o mundo com luz brilhante. Os nomes

reverenciados dos grandes iniciados, portadores vivos da

verdade, são transmitidos com reverência de geração para

geração. A verdade é determinada mediante escritos e



lendas simbólicas e é passada às massas para ser

preservada na forma de costumes e cerimônias, em

tradições orais, em memoriais e na arte sacra, por

qualidades invisíveis da dança, da música, da escultura e de

diversos rituais. Ela é comunicada abertamente após um

teste definitivo para os que a buscam e é preservada pela

transmissão oral na cadeia daqueles que sabem.

Transcorrido certo tempo, os centros de iniciação morrem,

um após o outro, e o conhecimento antigo parte em túneis

subterrâneos e chega às profundezas, oculto dos olhares

dos buscadores. Os portadores desse conhecimento

também se ocultam, tornando-se desconhecidos para

aqueles que os rodeiam. Mas não deixam de existir. De

tempos em tempos, irrompem córregos separados pela

superfície e mostram que, em algum lugar profundo no

interior, e até hoje, flui o poderoso e antigo rio do

verdadeiro conhecimento do ser.

Descobrir esse rio, encontrá-lo — essa a tarefa e a meta

da busca. Pois, tendo-o encontrado, a pessoa pode se

entregar corajosamente ao caminho que deseja percorrer.

Então, faltará apenas o “conhecer” para “ser” e “fazer”. O

princípio do autoconhecimento é claro: Para conhecer, é

preciso descobrir como conhecer.

Nesse caminho, o buscador não estará totalmente só. Nos

momentos difíceis, receberá apoio e orientação, pois todos

que percorrem esse caminho acham-se ligados por uma

corrente ininterrupta. A teoria do esoterismo é que a

humanidade consiste em um círculo exterior mais amplo, o

qual envolve todos os seres humanos, e de um pequeno



círculo de pessoas instruídas e compreensivas no centro.

Estas produzem linhas civilizatórias exotéricas e esotéricas,

paralelas e independentes. Invariavelmente, uma delas se

sobrepõe à outra e se desenvolve, enquanto a outra se

esvanece. Um período de civilização esotérica surge quando

há condições externas favoráveis, políticas e outras. Então,

o conhecimento, ao trajar um ensinamento correspondente

às condições da época e do lugar, torna-se amplamente

difundido.

Toda religião aponta para a existência de um centro

comum do conhecimento, e esse conhecimento é

expressado em todos os livros sagrados, mesmo que as

pessoas não queiram absorvê-lo. Com efeito, esse

conhecimento é bem mais acessível do que costumamos

supor. Ninguém oculta nada; não há segredo algum. Mas é

preciso muito trabalho e esforço para adquirir e transmitir

conhecimentos verdadeiros, tanto por parte de quem os

transmite como daquele que os recebe. E os que têm esse

conhecimento fazem tudo que está ao seu alcance para

compartilhá-lo com o maior número possível de pessoas,

sempre buscando ajudá-las a abordá-lo quando estão

preparadas para receber a verdade. Em última análise,

porém, o conhecimento não pode ser imposto a ninguém, e

uma enquete imparcial da vida da pessoa mediana, daquilo

que lhe interessa e ocupa seu dia, mostra imediatamente

que o problema está no fato de as pessoas não quererem

esse conhecimento ou não serem capazes de recebê-lo.

Quem deseja o conhecimento deve, antes, fazer um

esforço inicial no intuito de descobrir e abordar a fonte



desse conhecimento por conta própria. Isso pode ser obtido

pelo simples ato de seguir os sinais, os quais, embora

disponíveis para todos, geralmente as pessoas se recusam a

ver ou a reconhecer. O conhecimento nunca chega sozinho

até nós. Compreendemos isso muito bem no que diz

respeito a conhecimentos comuns, mas, com o Grande

Conhecimento, quando admitimos a possibilidade de sua

existência, de certo modo esperamos alguma coisa

diferente. Por exemplo, sabemos muito bem que, se uma

pessoa quiser dominar a língua chinesa, vai precisar dedicar

vários anos a seu estudo. Sabemos que são necessários

cinco anos para a compreensão dos princípios da medicina,

e talvez o dobro disso para a pintura ou a música. Contudo,

segundo algumas teorias podemos adquirir conhecimentos

sem esforço algum, mesmo durante o sono. A própria

existência dessas teorias demonstra, uma vez mais, por que

o conhecimento ainda não nos é acessível. Ao mesmo

tempo, entretanto, precisamos compreender que é pouco

provável que nossos esforços independentes para

realizarmos algo dessa natureza tenha êxito. Só podemos

conquistar um conhecimento com a ajuda de quem já o

possui. Precisamos aprender com aqueles que sabem.

Nosso conhecimento atual baseia-se na percepção

sensorial — como a das crianças. Se quisermos adquirir o

conhecimento da realidade, devemos mudar a nós mesmos,

abrindo-nos para um estado mais elevado de consciência

mediante o desenvolvimento de nosso ser. A mudança do

conhecimento provém da mudança do ser. Primeiro,

precisamos ter o autoconhecimento e, com a ajuda do



autoconhecimento, aprenderemos a mudar nossa essência

— caso queiramos mudá-la. Sistemas e escolas podem

indicar métodos e caminhos; assim, quando estivermos

prontos, um novo conhecimento virá do exterior até nós.

Mas não há sistema ou escola que possa fazer o trabalho

por nós — teremos de fazê-lo por conta própria. O

crescimento interior, a mudança do ser, depende

totalmente do trabalho que a pessoa deve fazer sozinha.

Nos próximos capítulos, muitas coisas serão explicadas de

modo esquemático, inclusive as leis da unidade refletidas

em todos os fenômenos. Mas quando usamos palavras que

lidam com o conhecimento objetivo, com a unidade na

diversidade, qualquer tentativa de compreensão literal leva

à ilusão. Logo, não leve nada ao pé da letra. Procure apenas

compreender o princípio, a fim de que o entendimento se

aprofunde cada vez mais. Neste ensinamento, o primeiro

princípio é que nada deve ser aceito com base na fé. Não

devemos acreditar em nada que não possamos constatar

pessoalmente.



I

�

CONHECE-TE A TI MESMO



A

O QUE SOMOS NÓS?

o falarmos sobre assuntos variados, podemos perceber

como é difícil transmitir nossa visão sobre eles, mesmo

que o tema seja o mais banal e que conheçamos bem nosso

interlocutor. Nossa língua é pobre demais para fazermos

descrições completas e exatas. Essa lacuna de

compreensão entre uma pessoa e outra é um fenômeno

organizado matematicamente, tão preciso quanto uma

tabela de multiplicação. De modo geral, depende da

chamada “psique” das pessoas envolvidas e, em particular,

do estado de suas psiques em um determinado momento.

A veracidade dessa lei pode ser confirmada a cada passo.

A fim de sermos compreendidos por outra pessoa, não basta

ao locutor saber falar: o ouvinte precisa saber ouvir.

Primeiro, precisamos determinar a possibilidade de uma

compreensão comum. Com esse intuito, temos de olhar

para as coisas, especialmente para nós mesmos, segundo

um ponto de vista, um ângulo, o qual pode ser diferente do

costumeiro ou natural para nós. Apenas olhar — fazer mais

só é possível com a vontade e a cooperação do ouvinte e

somente quando ele deixa de ser passivo e começa a ouvir

em um estado ativo.

Volta e meia, ao conversarmos com as pessoas, ouvimo-

las expressar a visão direta ou implícita de que o homem,



tal como o encontramos na vida cotidiana, pode ser

considerado quase o centro do universo, a “coroa da

criação”, ou algo que sugira que ele é uma entidade

grandiosa e importante, que suas possibilidades e seus

poderes são quase ilimitados. Mas, mesmo nessas visões,

há várias reservas. Dizemos que, para isso, são necessárias

condições excepcionais, circunstâncias especiais,

inspiração, revelação, e assim por diante.

Se, entretanto, examinarmos esse conceito de “homem”,

veremos imediatamente que ele é composto por

características que não pertencem a uma pessoa apenas,

mas a diversos indivíduos distintos, conhecidos ou

imaginários. Nunca conhecemos uma pessoa assim na vida

real, seja no presente, seja como personagem histórico do

passado. Pois cada um de nós tem suas próprias fraquezas,

e, se olharmos de perto, a miragem da grandeza e do poder

se dissolve. Porém o mais interessante não é o fato de

envolvermos os outros com essa miragem, e sim que, por

uma peculiaridade de nossa própria psique, nós a

transferimos a nós mesmos, se não em sua totalidade, pelo

menos em parte, como um reflexo. E assim, apesar de

sermos todos seres humanos comuns, imaginamo-nos como

esse tipo coletivo, ou algo bem próximo dele.

Se soubéssemos como ser sinceros de verdade com nós

mesmos — não da forma como essa palavra costuma ser

entendida, mas impiedosamente honestos —, então para a

pergunta “O que somos?” não esperaríamos uma resposta

reconfortante. Mas, do jeito que somos, quase todos

ficaríamos intrigados e responderíamos com outra pergunta:



“O que você quer dizer?”. E então perceberíamos que

vivemos toda a vida sem nos fazermos essa pergunta e que

consideramos líquido e certo, até axiomático, sermos

“alguma coisa”, alguma coisa até valiosa, alguma coisa da

qual nunca duvidamos. Ao mesmo tempo, não somos

capazes de explicar a outra pessoa o que é essa coisa, não

somos capazes de transmitir sequer uma noção do que seja,

pois nós mesmos não sabemos o que ela é. Será que não

sabemos porque, na verdade, essa “alguma coisa” não

existe, apenas supomos que exista? Não é estranho

prestarmos tão pouca atenção a nós mesmos, sem nos

interessarmos de fato pelo autoconhecimento? Não é

estranho fecharmos os olhos para o que somos, passando a

vida com a reconfortante convicção de que representamos

algo de valor? Deixamos de enxergar o vazio oculto por trás

da fachada criada por nossa autoilusão e não percebemos

que esse valor é puramente convencional.

Certo, nem sempre é assim. Nem todos se veem de modo

superficial. Há mentes inquisitivas que anseiam pela

verdade do coração, buscam-na, esforçam-se por solucionar

os problemas impostos pela vida, tentam penetrar a

essência das coisas, compreenderem-se a si mesmos. Se

raciocinarmos e pensarmos de modo sensato,

independentemente do caminho seguido para a solução

desses problemas, acabaremos, inevitavelmente, voltando

para nós mesmos. Devemos começar solucionando o que

somos e qual nosso lugar no mundo que nos rodeia. Pois,

sem esse conhecimento, nossa procura não terá um centro

de gravidade. As palavras de Sócrates, “Conhece-te a ti



mesmo”, ainda são um princípio orientador para todos que

buscam o verdadeiro conhecimento e o verdadeiro ser.

Acabamos de usar uma palavra nova — “ser” —, e, da

mesma forma, é importante que a compreendamos. Temos

questionado se o que pensamos a nosso respeito

corresponde ao que somos de fato. Um homem, por

exemplo, é médico; aquela mulher é engenheira, ou artista.

Somos mesmo o que pensamos ser? Podemos nos definir

como sinônimos de nossa profissão, com a experiência que

ela — ou a preparação para ela — nos trouxe?

A imagem que fazemos de nós mesmos é formada pelo

que vivenciamos. Cada um de nós vem ao mundo

imaculado, como uma folha de papel em branco. Depois, as

pessoas e as circunstâncias que nos rodeiam começam a

competir entre si para manchar essa folha, para cobri-la de

textos. A educação, a formação da moral, informações

chamadas de “conhecimento” — sentimentos como dever,

honra, consciência etc. — entram aqui. E todas essas

pessoas afirmam que os métodos adotados a fim de

enxertar esses brotos conhecidos como “personalidade”

humana no tronco são imutáveis e infalíveis. Lentamente, a

folha vai se manchando, e, quanto mais coberta pelo tão

propalado “conhecimento”, mais somos considerados

sábios. Quanto mais textos no lugar chamado “dever”, mais

somos tidos como honestos. E assim é com tudo o mais.

Esse é um exemplo do que chamamos de “homem”, ao qual

volta e meia acrescentamos palavras como “talentoso” e

“genial”. Mas esse gênio vai ficar de mau humor pelo resto



do dia caso não encontre seus chinelos ao pé da cama ao

acordar de manhã.

Não percebemos que não somos livres em nossas

manifestações ou na vida. Nenhum de nós pode ser o que

deseja ser e o que pensa que é. Nenhum de nós é como a

imagem que temos a nosso respeito, e os termos “homem”

e “coroa da criação” não se aplicam a nós. “Homem” — eis

uma expressão de orgulho. Mas devemos nos perguntar:

que tipo de homem? Evidentemente, não aquela pessoa que

se irrita com trivialidades, que presta atenção em assuntos

insignificantes e se distrai com tudo o que o rodeia. Para

termos o direito de nos chamarmos “homens”, precisamos

ser homens de fato. E esse “ser” só surge com o

autoconhecimento e o desenvolvimento em direções que se

tornam claras por meio do autoconhecimento.

Já tentamos nos observar quando nossa atenção não

estava concentrada em algum problema específico? A

maioria está familiarizada com a situação, embora talvez

uns poucos tenham observado essa situação em si mesmos

de maneira sistemática. Sem dúvida, temos consciência de

que pensamos por meio de associações casuais: o

pensamento reúne cenas e recordações desconexas e tudo

que cai no campo da consciência, ou apenas a toca de leve,

evoca associações casuais. O fio condutor dos pensamentos

parece ininterrupto, entretecendo fragmentos de

percepções anteriores com base em gravações distintas na

memória. E essas gravações ficam tocando continuamente,

enquanto o aparato de nosso pensamento tece habilmente

fios de pensamento com esse material. Nossas emoções



seguem o mesmo caminho, agradáveis e desagradáveis —

alegria e tristeza, riso e irritação, prazer e dor, simpatia e

antipatia. Somos elogiados e ficamos satisfeitos; alguém

nos desaprova e estraga nosso humor. Alguma coisa nova

atrai nosso interesse e faz com que esqueçamos no mesmo

instante o que tanto nos interessou no momento anterior.

Lentamente, nosso interesse se apega a essa coisa nova, de

tal forma que nos enfiamos nela da cabeça aos pés. De

repente, somos possuídos, cativados por ela.

Desaparecemos. E essa propensão a sermos cativados, esse

encantamento, é uma propriedade que cada um tem sob

vários disfarces diferentes. Ela nos prende, toma nossas

forças e nosso tempo, deixando-nos sem qualquer

possibilidade de sermos objetivos e livres — duas

qualidades essenciais a qualquer um que pretende seguir o

caminho do autoconhecimento.

Se desejamos autoconhecimento, devemos almejar a

liberdade. A meta do autoconhecimento e a possibilidade do

autodesenvolvimento são tão importantes e sérias — e

exigem esforços tão intensos —, que é impossível tentar

realizá-las de maneiras ultrapassadas e em meio a outros

interesses. Se desejamos atingir essa meta, antes de tudo

devemos inseri-la na vida, que não é tão longa a ponto de

nos permitir desperdiçá-la com trivialidades. A fim de

podermos aproveitar o tempo investido nessa busca,

precisamos nos livrar de qualquer tipo de apego. Liberdade

e seriedade. Não aquela seriedade que observa tudo sob

cenho cerrado e bico nos lábios, com gestos

cuidadosamente restritos e palavras filtradas pelos dentes,



mas a seriedade que exige determinação e persistência,

intensidade e constância na tarefa, no intuito de que,

mesmo em repouso, continuemos em nossa busca.

Perguntemo-nos: somos livres? Se tivermos relativa

segurança no campo material e não tivermos de nos

preocupar com o dia seguinte, se não dependermos de

ninguém para nosso sustento ou para determinar nossas

condições de vida, estaremos inclinados a dizer sim. Mas a

liberdade de que precisamos não é uma questão de

circunstâncias externas. É uma questão de estrutura interior

e de nossa atitude perante essas condições interiores.

Talvez, porém, pensemos que nossa incapacidade só se

aplica às nossas associações automáticas e que, com

relação às coisas que “conhecemos”, a situação seja

diferente.

No decorrer da vida, aprendemos o tempo todo e damos

aos resultados desse aprendizado o nome de

“conhecimento”. Mas, apesar desse conhecimento, não raro

nos mostramos ignorantes, distantes da vida real e,

portanto, mal adaptados a ela. A maioria das pessoas é

meio educada, como girinos; em geral, somos apenas

pessoas “educadas”, com algumas informações sobre

muitas coisas, de forma indistinta e inadequada. Com efeito,

trata-se só de informação. Não podemos chamá-la de

conhecimento, pois o conhecimento é um bem inalienável

da pessoa. Não pode ser mais, não pode ser menos. Pois

uma pessoa só conhece quando ela mesma é esse

conhecimento. Em relação às nossas convicções — nunca as

vimos mudar? Não flutuam como quaisquer outras coisas



em nós? Seria muito mais preciso chamá-las de opiniões,

em vez de convicções, uma vez que dependem tanto de

nosso humor quanto de nossa informação, ou talvez apenas

do estado de nosso estômago em determinado momento.

Cada um de nós é um exemplo até banal de autômato

animado. Podemos achar que precisamos de uma “alma”,

ou mesmo de um “espírito”, para agirmos e vivermos como

vivemos. No entanto, talvez baste uma chave para darmos

corda em nosso mecanismo. Nossas porções cotidianas de

alimento nos ajudam a ganhar corda e renovar as micagens

sem sentido de nossas associações, repetidas vezes. Dentre

elas, selecionamos alguns pensamentos. Tentamos conectá-

los a um conjunto e passá-los adiante como valiosos, e

como de nossa autoria. Também colhemos emoções e

sensações, humores e experiências. E, com tudo isso,

criamos a miragem de uma vida interior. Chamamo-nos de

seres conscientes e racionais, falamos de Deus, da

eternidade, da vida eterna e de outras questões elevadas.

Falamos de tudo que podemos imaginar, julgar e discutir,

definir e avaliar. O que omitimos, todavia, é falar de nós

mesmos e de nosso valor real e objetivo. Pois estamos

convictos de podermos obter qualquer coisa que possa

estar faltando em nós.

Como já dissemos, há pessoas que sentem fome e sede da

verdade. Se examinarmos os problemas da vida e formos

sinceros com nós mesmos, vamos nos convencer de que já

não é mais aceitável viver como vivemos antes, nem ser o

que temos sido até agora. Faz-se essencial uma saída para

essa situação. Mas só podemos desenvolver nossa



capacidade potencial depois de limpar o material que

entupiu esta nossa máquina no decorrer da vida. Para fazê-

lo de maneira racional, precisamos ver o que precisa ser

limpo, e onde e como. E ver isso sozinho é quase

impossível. A fim de vermos essas coisas, é preciso olhar

com objetividade desde o exterior. E para isso é preciso

ajuda mútua.

Esse é o estado de coisas no âmbito do

autoconhecimento. Para “fazer”, precisamos conhecer, mas

para conhecer precisamos descobrir como conhecer. Não

podemos descobrir isso sozinhos.



P

O HOMEM NÃO PODE “FAZER”

ara um estudo exato, é preciso uma linguagem exata.

Mas a linguagem cotidiana que usamos a fim de

expressar o que conhecemos e compreendemos e de

escrever livros não basta para nem mesmo uma pequena

parcela disso. Um discurso impreciso não pode servir a um

conhecimento exato. As palavras são muito vagas,

nebulosas e indefinidas, e o significado que atribuímos a

elas é arbitrário e variável demais. Elas não podem ter

nenhum significado constante. Mas não temos maneira de

indicar o significado e a nuance específicos atribuídos a

cada palavra, ou seja, a relação com que as palavras são

utilizadas por nós. E não temos essa meta. Queremos

estabelecer, invariavelmente, nosso significado pessoal a

uma palavra, usando-a sempre nesse sentido, o que, por

óbvio, é impossível, pois a mesma palavra, usada em

momentos diferentes e de maneiras variadas, tem

significados diferentes.

O uso errôneo de palavras e as qualidades das palavras

em si tornaram-nas instrumentos inconfiáveis para um

discurso e um conhecimento exatos, para não falar do fato

de não termos nem palavras nem expressões para muitos

conceitos acessíveis à razão humana. Só a linguagem dos

números pode servir para expressões exatas, mas essa



linguagem é aplicada apenas para designar e comparar

quantidades. No entanto, as coisas não diferem apenas em

tamanho, e sua definição do ponto de vista quantitativo não

é suficiente para conhecê-las e analisá-las com exatidão.

Não sabemos aplicar a linguagem dos números a atributos e

bem designar numericamente qualidades com relação a

alguma constante. Se isso pudesse ser feito, poderíamos

nos expressar em uma linguagem exata. Todavia,

precisamos aproximar nosso pensamento de uma

designação precisa e matemática das coisas e dos eventos

e descobrir a possibilidade de nos compreendermos e aos

demais.

Se tomarmos qualquer das palavras mais usadas e

tentarmos entender seus diversos significados de acordo

com quem as usa e como as usa, veremos por que não

temos o poder de expressar nossos pensamentos com

exatidão e por que tudo o que pensamos e dizemos é tão

instável e contraditório. Além de haver diversos sentidos

para cada palavra, essa confusão e essa contradição são

causadas pelo fato de nunca definirmos para nós mesmos o

sentido preciso com que usamos uma palavra em especial,

e ainda nos perguntamos por que os outros não entendem

algo que é tão claro para nós. Se, por exemplo, a palavra

“mundo” for dita na companhia de dez pessoas, cada uma a

entenderá à sua maneira. Se soubéssemos captar e

escrever nossos próprios pensamentos, veríamos que não

temos ideias conectadas com a palavra “mundo”, mas que

apenas um termo bem conhecido e um som familiar foram

emitidos, cuja importância supomos conhecer. É como se



cada um de nós ouvisse a palavra e dissesse para si

mesmo: “Ah, o ‘mundo’, sei o que é isso”. Na verdade, não

sabemos. Mas a palavra é familiar, e por isso não nos ocorre

questioná-la — apenas a aceitamos. Só nos lembramos de

fazer perguntas sobre palavras novas, as quais não

identificamos, e aí costumamos substituir uma palavra

conhecida pela desconhecida. Damos a isso o nome de

“compreensão”.

Mas, se nos perguntarmos o que entendemos pela palavra

“mundo”, ficaremos perplexos diante de tal questão.

Normalmente, quando ouvimos ou usamos essa palavra em

uma conversa, não pensamos no que ela significa,

decidindo, de uma vez por todas, que sabemos e que todos

sabem. Agora, pela primeira vez, vemos que não sabemos e

que nunca pensamos nisso. Mas não conseguiremos e não

saberemos ficar com a ideia de nossa ignorância. Não

temos uma capacidade de observação adequada e não

somos sinceros o suficiente com nós mesmos. Vamos nos

recuperar em breve, ou seja, não tardaremos a nos enganar.

E vamos nos lembrar de uma definição para a palavra

“mundo” ou compor rapidamente uma definição para ela,

com base em alguma fonte familiar, ou tomar emprestada a

primeira definição que alguém apresentar e que entrar em

nossa cabeça. Depois, vamos expressá-la como sendo nossa

própria compreensão, embora nunca tenhamos pensado de

fato nessa palavra nem saibamos o que pensamos dela.

Porém, se a questão for tratada da maneira correta,

poderemos estabelecer com razoável precisão o que

entendemos com essa palavra. E, com a compreensão



certa, essa definição incluiria em si mesma todas as visões

acerca do mundo e todas as abordagens diante da questão.

Assim, tendo concordado com tal definição, seríamos

capazes de conversar com outras pessoas sobre o mundo.

De fato, só quando partimos de tal definição é que podemos

nos entender. Isso se dá porque, na verdade, vivemos em

um e ao mesmo tempo em seis mundos, assim como

vivemos em determinado andar de determinado prédio, na

rua, na cidade, no estado e no continente tal e tal. Se

falarmos do lugar onde moramos sem fazer referência ao

prédio, à cidade ou à região do mundo, certamente não

seremos compreendidos. Mas sempre falamos dessa

maneira sobre coisas que não têm importância prática. Com

uma única palavra, designamos prontamente uma série de

conceitos que lhe estão relacionados, assim como uma

parte desprezível relaciona-se com um todo imenso.

Um discurso exato deveria sempre indicar, com razoável

precisão, com que relação cada conceito é adotado e o que

ele inclui em si mesmo — ou seja, de que parte consiste e

onde se encaixa como componente. Isso é inteligível e

irrefutável, mas infelizmente nunca acontece, mesmo que

seja pelo fato de que em geral não conhecemos, e não

temos como descobrir, as partes e as relações do conceito

apresentado. Um princípio importante deste ensinamento é

deixar clara a relatividade de cada conceito, não no sentido

abstrato de que tudo no mundo é relativo, mas indicando

exatamente no que e como ele se relaciona com o resto.

Agora, se considerarmos o conceito de “homem”, veremos

outra vez como a palavra é mal-entendida e que as mesmas



contradições se opõem a ele. Todos usam essa palavra e

acham que entendem o que quer dizer “homem”. Mas, na

verdade, cada um compreende esse conceito à sua própria

maneira, e todos de maneira diferente. O naturalista sábio

vê uma raça aperfeiçoada de macacos, definindo o homem

pela construção de seus dentes, e assim por diante. O

religioso, que acredita em Deus e em uma vida futura, vê no

homem sua alma imortal confinada a um envelope terrestre

perecível, cercado por tentações que o levam a perigos. O

economista considera o homem uma entidade produtiva e

consumidora. E assim por diante. Todas essas visões

parecem totalmente opostas entre si, contradizendo-se, e

sem pontos de contato. Ademais, a questão se complica

pelo fato de vermos muitas diferenças entre as pessoas, tão

grandes e tão nitidamente definidas que, em geral, parece

estranho usar um único termo, “homem”, para referir-se a

todos esses seres diferentes.

E se, diante de tudo isso, perguntarmo-nos o que é o

homem, veremos que não podemos responder a essa

questão — nós não sabemos. As definições não são

suficientes, seja em termos anatômicos, fisiológicos,

psicológicos ou econômicos, pois relacionam-se igualmente

com todos os aspectos, sem permitir a distinção por meio

de diferenças visíveis. Apesar de nosso depósito de

informações bastar para determinarmos o que é o homem,

não sabemos como tratar a questão de forma simples. Nós

mesmos complicamos e confundimos a questão.

Para este ensinamento, define-se homem como o ser que

pode “fazer”, ou seja, agir conscientemente segundo sua



própria vontade. Não podemos encontrar uma definição

mais completa. Os animais diferem das plantas pelo poder

da locomoção. E embora um molusco preso a uma rocha e

certas algas marinhas capazes de se mover contra a

corrente pareçam violar esse princípio, mesmo assim a lei é

verídica — uma planta não caça comida, não evita uma

colisão nem se esconde de seu perseguidor. O homem

difere do animal pela capacidade de agir com consciência,

pela capacidade de fazer. Não podemos negar isso e vemos

que essa definição satisfaz todos os requisitos. Permite-nos

isolar o homem de outros seres que não têm o poder de agir

conscientemente e, ao mesmo tempo, diferenciar uma

pessoa de acordo com o grau de consciência em sua ação.

Sem exagero, podemos dizer que todas as diferenças que

nos destacam de outras pessoas podem ser reduzidas a

diferenças na consciência de suas ações. Elas parecem

variar muito porque as ações de algumas delas são,

segundo nossa opinião, profundamente conscientes,

enquanto as ações de outras são tão inconscientes que

parecem até superar a inconsciência das pedras, as quais,

pelo menos, reagem de modo correto a fenômenos

exteriores. A questão é complicada porque, de modo geral,

a mesma pessoa nos mostra, ao lado do que parecem ser

atos de vontade inteiramente conscientes, outras reações

bem inconscientes, animais ou mecânicas. Por isso, o

homem nos parece um ser extraordinariamente complicado.

Este ensinamento nega essa complicação e põe-nos diante

de um paradoxo difícil: o homem é aquele que pode “fazer”,

mas, entre as pessoas comuns, bem como entre as



consideradas extraordinárias, não há ninguém que possa

“fazer”.

Na vida pessoal, familiar e social, na política, na ciência,

na arte, na filosofia e na religião, tudo, do começo ao fim,

está “feito”. Ninguém pode “fazer” nada. Se duas pessoas,

ao começarem uma conversa sobre o homem, concordarem

em chamá-lo de um ser capaz de ação, de “fazer”, elas irão

se entender. Deixaremos bem claro o que significa “fazer”,

algo que requer um elevado grau de existência e de

conhecimento. Em geral, nem sequer compreendemos o

que significa “fazer”, pois, em nosso próprio caso e no dos

que nos rodeiam, tudo está sempre “feito” e tem sido

sempre “feito”.

A pessoa que dorme não pode “fazer”. Com ela, tudo é

feito no sono. Aqui, o sono é entendido não no sentido literal

do sono orgânico, mas no sentido de um estado de

existência associativa. Antes de tudo, precisamos despertar.

Tendo despertado, veremos que, tal como somos, não

podemos “fazer”. Então, teremos de morrer

voluntariamente e renascer. Renascidos, deveremos crescer

e aprender. Depois de termos crescido e aprendido, seremos

capazes de “fazer”.

A ideia de que o homem não pode “fazer” e de que tudo

está “feito” nele coincide com a ciência positivista. De

acordo com essa visão, o homem é um mecanismo

complicado que se desenvolveu por meio da evolução a

partir do organismo mais simples e é capaz de reagir de

maneira complexa a impressões externas. Essa capacidade

de reação é tão complicada, e a reação em resposta pode



ser tão distante da causa que a produziu, que as ações da

pessoa, ou ao menos uma parte delas, parecem, a um

observador ingênuo, voluntárias e independentes. Na

verdade, o homem não é capaz sequer da menor ação

independente ou espontânea. Todo ele nada é senão o

resultado de influências externas. O homem é um processo,

uma estação transmissora de forças. Se imaginarmos uma

pessoa privada desde o nascimento de quaisquer

impressões, com a vida preservada por algum milagre, essa

pessoa não seria capaz de um único movimento ou de uma

só ação. Na verdade, essa pessoa não poderia viver, pois

não poderia nem respirar, nem comer. A vida é uma série

complicada de ações — respiração, alimentação, troca de

matérias, crescimento de células e tecidos, reflexos,

impulsos nervosos, e assim por diante. Em uma pessoa sem

impressões externas, nada disso seria possível. E, é

evidente, ela não conseguiria realizar ações consideradas

voluntárias e conscientes.

Logo, do ponto de vista positivista, o homem só difere dos

animais pela maior complexidade de suas reações diante de

impressões externas e por um intervalo maior entre

impressão e reação. Mas o homem, como os animais, é

incapaz de ter suas próprias ações independentes, e o que

chamamos de “vontade” no homem nada mais é do que o

resultado de seus desejos. Essa visão é claramente

positivista. Mas há uns poucos que a afirmam de modo

sincero e consistente. Na verdade, muitos, embora afirmem

a si mesmos e aos demais que estão baseados em uma

cosmovisão positivista estritamente científica, apoiam uma



mescla de teorias. Aceitamos a visão positivista das coisas

só até certo ponto, até ela começar a ficar muito austera,

oferecendo pouco consolo. Por um lado, admitimos que

todos os processos físicos e psíquicos do homem são meros

reflexos, mas, ao mesmo tempo, presumimos certa

consciência independente, certo princípio espiritual — o

livre-arbítrio.

Segundo o ponto de vista deste ensinamento, a vontade é

uma combinação específica, derivada de qualidades

especialmente desenvolvidas e existentes em uma pessoa

capaz de “fazer”. É sinal de um nível bem elevado de

existência, em comparação com a existência de uma pessoa

comum. Apenas os que são desse modo podem “fazer”. Os

demais são meros autômatos, acionados por forças

externas. Somos como uma simples máquina ou um

brinquedo mecânico, os quais só funcionam enquanto a

corda que lhe vai dentro se desenrola, sem serem capazes

de acrescentar qualquer coisa à sua força. Há grandes

possibilidades no homem, bem maiores do que a ciência

positivista aceita, mas, do modo como somos agora, não

podemos alegar o direito a sermos entidades dotadas de

independência e de vontade.



N

NÃO EXISTE “EU” UNIFICADO

a vida, de modo geral, valemo-nos de uma parte

mínima de nossas funções e de nossa força. É que não

nos conhecemos. Não aceitamos que somos máquinas e

não conhecemos a natureza e o funcionamento de nosso

mecanismo. Somos máquinas.

O homem nasce, diz-se, com um mecanismo criado para

receber diversos tipos de impressões. A percepção de

algumas dessas impressões começa antes de seu

nascimento, e, durante seu crescimento, surgem mais e

mais aparatos receptores, os quais vão se aperfeiçoando. A

estrutura desses aparatos é a mesma em todas as partes do

mecanismo, como discos virgens nos quais é possível

gravar músicas. Nesses “discos”, gravam-se todas as

impressões, desde o primeiro dia de vida, e mesmo antes

dele. Além disso, um mecanismo automático permite que

todas as novas impressões se conectem com as gravadas

anteriormente, em um registro cronológico. Logo, toda

impressão já vivenciada fica gravada em diversas partes de

diversos discos, onde é preservada intacta. O que

chamamos de memória é um sistema muito imperfeito, com

o qual fazemos uso apenas de uma pequena parte de nosso

depósito de impressões. Entretanto, uma vez vivenciadas,

as impressões nunca desaparecem; elas ficam preservadas



nos discos em que são gravadas. Muitos experimentos de

hipnose provaram que é possível se recordar de tudo pelo

que já se passou, nos mínimos detalhes. Todas as

particularidades de nossa visão de mundo e as

características de nossa individualidade dependem da

ordem na qual esses registros foram feitos e da qualidade

dos discos gravados existentes em nós.

A operação de nosso mecanismo associativo determina

como pensamos e sentimos. Suponha que tivemos uma

impressão e a registramos em conexão com outra que não

tem nada em comum com a primeira — por exemplo, uma

música animada e dançante foi ouvida em um momento de

choque físico intenso, de agonia ou de pesar. Essa música

animada sempre irá evocar em nós a mesma emoção

negativa e, por correspondência, a sensação de agonia com

que nos lembramos dela. Nossa ciência dá a isso o nome de

pensamento e sentimento associativos. Mas a ciência não

percebe que o homem fica atado por essas associações e

que não consegue se livrar delas. Nossos pensamentos e

sentimentos são totalmente determinados pelo caráter e

pela qualidade dessas associações.

Um de nossos maiores erros é a ilusão com relação ao

nosso “eu”. O homem, tal como o conhecemos — a

“máquina humana” que não pode “fazer” e cujas ações

aparentes simplesmente são “feitas” —, não pode ter um

“eu” invariável e unificado. Nosso “eu” muda com tanta

frequência quanto nossos pensamentos, sentimentos e

humores, e cometemos um grave erro ao nos

considerarmos sempre a mesma pessoa, quando, na



realidade, somos sempre outra pessoa, e nunca a mesma

pessoa que fomos no momento anterior. O homem não tem

um “eu” constante e invariável. Cada pensamento, cada

humor, cada desejo e cada sensação dizem “eu”. E, em

cada caso, presumimos que esse “eu” fala pelo Todo, pela

pessoa inteira, e que um pensamento, um desejo ou uma

aversão representam a expressão desse Todo. Na verdade,

essa suposição é totalmente infundada. Cada pensamento e

cada desejo surgem e vivem de maneira separada e

independente do Todo. E o Todo nunca chega a se expressar

de fato, porque ele existe, como tal, apenas como uma

entidade material em um corpo físico e como um conceito

abstrato. Em sua psique, o homem não tem um “eu”

unificado, mas centenas de pequenos “eus” separados, os

quais, com frequência, são totalmente desconhecidos e

inacessíveis aos demais, ou hostis uns com os outros, ou

seja, mutuamente exclusivos e incompatíveis. A cada

minuto, a cada momento, estamos dizendo ou pensando

“eu” e, todas as vezes, o “eu” é diferente. Primeiro é um

pensamento, depois um desejo, depois uma sensação,

depois outro pensamento, e assim por diante, ad infinitum.

O homem é uma pluralidade; seu nome é Legião.

A alternância de “eus”, sua luta constante pela

supremacia, é orientada por influências externas acidentais.

Calor, sol, bom tempo — essas coisas lembram de modo

imediato todo um grupo de “eus”. Frio, neblina e chuva

lembram outro grupo, com associações, sentimentos e

ações diferentes. Em nós não há nada que possa controlar a

mudança dos “eus”. Em grande parte, isso se deve ao fato



de não chegarmos a ficar conscientes da mudança, mas

vivermos sempre no “eu” mais recente. Naturalmente,

alguns “eus” são mais fortes do que outros. Isso não se

deve à sua força consciente; trata-se apenas do resultado

de acidentes ou de estímulos externos mecânicos. Fatores

como educação, exemplos seguidos, leituras, o hipnotismo

da religião ou a casta e a tradição podem criar “eus” na

personalidade com força suficiente para dominar grupos

inteiros de “eus” mais fracos. Mas sua força é determinada

pelos discos de gravação em nossos aparatos de recepção.

E todos os “eus” que formam nossa personalidade têm a

mesma origem que esses discos. Tanto os “eus” mais fortes

quanto os mais fracos são resultado de estímulos externos,

e eles são ativados e controlados por novas influências do

exterior.

Vamos reiterar: o homem não tem individualidade, um

“eu” singular e unificado, mas divide-se por uma

multiplicidade de pequenos “eus”. Cada um desses

pequenos “eus” separados é capaz de se chamar pelo nome

do Todo, de agir em nome do Todo, de concordar ou

discordar, de fazer promessas e tomar decisões com as

quais outro “eu” ou o Todo terão de lidar. Isso explica por

que, de modo geral, as pessoas tomam decisões e

raramente as levam a cabo. Por exemplo: uma pessoa

decide que, a partir de amanhã, vai acordar cedo todos os

dias. Isso é decidido por um “eu”, ou mesmo por um grupo

de “eus”, mas acontece que o “eu” responsável por sair da

cama discorda completamente da decisão anterior ou,

talvez, nem tenha tomado conhecimento dela. Assim, essa



pessoa continuará dormindo de manhã e, à noite, irá

decidir, outra vez, acordar cedo no dia seguinte. Em alguns

casos, esse fenômeno pode ter consequências bem

desagradáveis. Um pequeno “eu” acidental pode prometer

algo de modo espontâneo, em um dado momento, não para

si mesmo, mas para terceiros, por capricho ou vaidade.

Depois disso esse “eu” desaparece, mas a pessoa — ou

seja, a combinação dos outros “eus”, totalmente inocentes

da ação desse “eu” — pode acabar pagando por esse

capricho pelo resto da vida. A tragédia da condição humana

é que cada um desses pequenos “eus” tem o direito de

assinar cheques e fazer promessas vinculantes, e a pessoa,

ou seja, o Todo, tem de cumpri-las. Com frequência, a vida

das pessoas consiste em pagar ou desfazer as promessas

de pequenos “eus” acidentais.

A principal ilusão é a convicção de que podemos “fazer”,

que temos o poder de agir, de fazer coisas. Na verdade,

porém, a humanidade é incapaz de fazer qualquer coisa em

seu estado atual. Tudo com que a humanidade se ocupa

simplesmente está “feito”. Tudo que acontece à nossa volta,

tudo que realizamos, tudo que vem de nós — tudo

acontece. E acontece assim como a chuva resulta de

mudanças na temperatura de diversas camadas da

atmosfera, como a neve derrete sob os raios do sol e a água

congela a certa temperatura. O homem é uma máquina.

Tudo que fazemos, todas as nossas ações e palavras, todos

os nossos pensamentos, sentimentos, convicções, opiniões

e hábitos são provocados por influências e impressões

externas. Não podemos produzir um único pensamento ou



uma única ação por conta própria. Tudo que dizemos,

fazemos, pensamos, sentimos — tudo acontece,

simplesmente. Não podemos descobrir nada, inventar nada.

Tudo está “feito”, tudo acontece por si só.

Para internalizarmos sozinhos esse fato, para compreendê-

lo, para nos convencermos de sua veracidade, precisamos

nos livrar de milhares de ilusões sobre o homem, sobre

nossa capacidade de criar ou de controlar nossa própria

vida. Tudo que imaginamos fazer simplesmente acontece —

movimentos populares, guerras, revoluções, mudanças no

governo, tudo apenas acontece. Isso se aplica a tudo que

ocorre na vida do indivíduo. Nascemos, vivemos, morremos,

construímos casas, escrevemos livros, não como queremos,

mas só porque é assim que as coisas são. Não podemos

fazer, construir, destruir, escrever ou imaginar, mas somos

meramente uma parte do fazer, do construir, do destruir, do

escrever e do imaginar que ocorrem. Não podemos amar,

odiar ou desejar; somente vivenciar o amor, o ódio e o

desejo. Tudo tem uma causa necessária em outra coisa.

As pessoas acreditam no progresso e na cultura, mas não

existe isso de progresso. Tudo é como era há milhares, ou

mesmo há dezenas de milhares de anos. As aparências

podem mudar, mas a essência das coisas não. A

humanidade é sempre a mesma. A vida de povos

“civilizados” e “cultos” gira em torno exatamente dos

mesmos interesses que a dos selvagens mais ignorantes. A

civilização moderna baseia-se na violência e na escravidão.

E em palavras elegantes. Mas o “progresso” e a

“civilização”, no sentido real desses termos, não podem



acontecer sozinhos, como resultado de ações inconscientes,

mecânicas. Eles só podem advir de esforços conscientes.

Porém, de que esforço consciente as máquinas podem ser

capazes? E se uma máquina age inconscientemente, então

uma centena de máquinas também agem

inconscientemente, e isso também se aplica a mil, a cem

mil ou a um milhão de máquinas. A atividade inconsciente

de um milhão de máquinas deve resultar, necessariamente,

em destruição e extermínio. Essas ações inconscientes e

involuntárias são exatamente a raiz de todos os males.

Um aspecto particular é a questão da guerra. As pessoas

se perguntam como podem acabar com as guerras, mas as

guerras não podem ser impedidas, pois resultam da

escravidão na qual vivemos. Em termos estritos, o homem

não pode ser culpado pelas guerras, as quais, na verdade,

devem-se a influências planetárias em uma escala cósmica.

Mas não impomos resistência alguma a essas influências,

nem podemos resistir a elas, pois somos escravos. Se

fôssemos livres e capazes de “fazer”, seríamos capazes de

resistir a essas influências, deixando de nos matar uns aos

outros. Somos o que somos e não podemos ser diferentes. A

guerra tem muitas causas desconhecidas, algumas em nós,

outras fora de nós. Precisamos começar com as causas que

estão em nós mesmos e aceitar o fato de que não é possível

sermos independentes de forças cósmicas se somos

escravos de tudo o que nos rodeia. Precisamos entender

que somos controlados por tudo o que nos envolve. Se

pudermos nos libertar do que nos cerca, então poderemos

nos libertar das influências planetárias.



Liberdade, libertação — essa deve ser nossa meta.

Tornarmo-nos livres, escapar da escravidão — é isso que

devemos almejar caso queiramos compreender nossa

posição atual. Enquanto permanecermos escravos, interior e

exteriormente, nada poderemos realizar e nunca

conseguiremos escapar da escravidão das circunstâncias.

Mas não poderemos deixar de ser escravos das condições

externas enquanto nos mantivermos internamente cativos.

A fim de sermos livres, precisamos adquirir a liberdade

interior. A principal razão para a escravidão interior é nossa

ignorância, ou seja, a ignorância sobre nós mesmos. Sem

autoconhecimento, não podemos ser livres, não podemos

nos governar. Sem compreendermos o funcionamento de

nossa máquina, permaneceremos sempre escravos,

joguetes das forças que atuam sobre nós.

Antes de qualquer coisa, é necessário conhecer a

máquina. Naturalmente, uma máquina, uma máquina de

verdade, não se conhece nem pode se conhecer. Com

efeito, quando uma máquina se conhece, não é mais

apenas uma máquina ou, no mínimo, não como era antes.

Ela já começa a ser responsável por suas ações. No intuito

de conhecer nossa máquina, é preciso compreender nossa

própria situação. Estamos na prisão. Tudo que queremos, se

é que somos sensatos, é escapar. Mas como? A única

maneira é escavar um túnel sob o muro. Trata-se de uma

tarefa grandiosa demais para uma pessoa só. Mas, se dez

ou vinte pessoas se reunirem, trabalhando em turnos, umas

escavando, outras dando cobertura às demais, então elas

poderão fugir pelo túnel. Além disso, ninguém escapa da



prisão sem a ajuda dos que já escaparam. Apenas eles

podem dizer como sair ou indicar as ferramentas a serem

usadas. Mas não há como um único prisioneiro, agindo

sozinho, encontrar essas pessoas ou comunicar-se com elas.

É preciso organizar um grupo. Nada pode ser feito sem um

grupo organizado.

Se uma pessoa que está na prisão quer ter alguma chance

de escapar, a primeira coisa a fazer é perceber que está na

prisão. Se ela não puder perceber isso, não terá chance

alguma. Ninguém pode nos libertar à força; ninguém pode

nos ajudar a escapar se não quisermos sair. A libertação,

para que ocorra, só pode ser o resultado de trabalho e

esforços — acima de tudo de esforços conscientes rumo a

determinada meta.



O

RUMO AO AUTOCONHECIMENTO

apelo “Conhece-te a ti mesmo” costuma ser atribuído a

Sócrates, mas na verdade essas palavras servem de

base a muitos sistemas e escolas ainda mais antigas. O

pensamento moderno conhece esse princípio, embora

compreenda seu sentido e sua importância de maneira

vaga. A típica pessoa educada de hoje, mesmo a que tem

interesses filosóficos ou científicos, não percebe que o

princípio “Conhece-te a ti mesmo” refere-se à necessidade

de conhecermos nossa própria máquina, a máquina

humana”, que é mais ou menos a mesma em todas as

pessoas. É um apelo, em primeiro lugar, para estudarmos a

estrutura, as funções e as leis de nosso organismo. Todas as

partes da máquina humana acham-se tão interligadas, cada

coisa dependendo de outras, que é completamente

impossível estudar qualquer função isolada, sem

estudarmos todas as demais. Logo, pelo menos no que diz

respeito à máquina humana, precisamos conhecer tudo a

fim de conhecer qualquer coisa em nós. E, na verdade, isso

é possível. Mas exige tempo e esforço e, acima de tudo, a

aplicação do método certo sob orientação adequada.

O princípio “Conhece-te a ti mesmo” é um imperativo rico

e profundo. Exige, antes de qualquer coisa, que quem quer

se conhecer compreenda seu significado, suas



consequências e seus requisitos. De fato nos conhecermos é

uma meta imensa, mas muito vaga e distante — bem além

de nossa capacidade atual. Assim, em termos estritos, não

podemos nem afirmá-la como nossa meta atual. Em vez de

nos preocuparmos com o autoconhecimento, temos de nos

contentar, no presente, com o autoestudo, aceitando-o

como objetivo imediato. Portanto, a meta deve ser

começarmos a nos estudar, a nos conhecer, da maneira

certa. O autoestudo é o trabalho, o caminho, que acabará

levando ao autoconhecimento. Mas, antes de podermos nos

dedicar a um autoestudo, precisamos aprender a estudar,

por onde começar e que métodos usar.

O principal método de autoestudo é a auto-observação,

necessária a fim de se compreender como as diversas

funções da máquina humana relacionam-se umas com as

outras. Esse método, por sua vez, irá nos permitir

compreender como e por que, em ocasiões específicas, tudo

está “feito” em nós. Essa noção básica das funções e

características da máquina humana é um pré-requisito para

se compreender os princípios fundamentais de sua

atividade. Sem compreender esses princípios e mantê-los

sempre em mente, qualquer tentativa de auto-observação

será intrinsecamente falha. Logo, para o verdadeiro

autoconhecimento, aquela introspecção à qual as pessoas

costumam se dedicar habitualmente no curso da vida é

inútil e não leva a lugar algum.

Temos de entender que cada uma de nossas funções

psíquicas normais é um modo de obter certo tipo de

conhecimento. A mente permite-nos perceber um aspecto



das coisas e dos eventos; as emoções, outro aspecto; as

sensações, um terceiro. Entretanto, só podemos ter o

conhecimento pleno de alguma coisa se a examinarmos

simultaneamente com a mente, o sentimento e a sensação.

Tal nível de percepção, possível apenas com um tipo

diferente de existência, deveria ser a meta de todas as

pessoas que almejam o conhecimento verdadeiro.

Em condições normais, vemos o mundo através de um

vidro escuro, mas, mesmo que percebamos isso, somos

impotentes para mudar essa realidade. Nosso modo de

percepção depende do funcionamento de nosso organismo

como um todo. Todas as nossas funções estão interligadas,

são interdependentes, e todas procuram manter um estado

de equilíbrio mútuo. Portanto, ao começarmos a nos

estudar, devemos compreender que, se descobrirmos um

aspecto do qual não gostamos, não seremos capazes de

mudá-lo. Estudar é uma coisa, mudar é outra bem diferente.

Mas o estudo é o primeiro passo a fim de se perceber o

potencial de mudança no futuro. No começo, devemos

compreender que, por um longo tempo, todo o nosso

trabalho será dedicado a estudarmos sozinhos.



II 

�

NOSSA MÁQUINA HUMANA



A

FUNÇÕES E CENTROS

ideia do homem como máquina precisa ser

compreendida com clareza e precisa ser representada

para a própria pessoa, a fim de que ela perceba sua

importância e todas as suas implicações. Este ensinamento

mostra princípios gerais da estrutura do mecanismo, mas

que servem apenas de plano para a auto-observação de

cada um. O primeiro princípio é que nada deve ser aceito

com base na fé.

Nosso principal erro é presumir que temos uma única

mente, cujas funções são “conscientes”, e que tudo que não

entra nessa mente é “inconsciente” ou “subconsciente”. A

atividade da máquina humana não é controlada por uma

mente, mas por várias, totalmente independentes umas das

outras, com funções distintas e esferas separadas de

atividade. Isso precisa ser compreendido antes de qualquer

coisa, pois, a menos que o façamos, nada poderá ser

compreendido sobre nosso funcionamento.

A máquina humana tem cinco funções comuns:

 

Pensamento

Sentimento

Movimento

Instinto



Sexo

 

Para nós, o autoestudo deve começar pelas quatro

primeiras: pensamento, sentimento, movimento e instinto.

A função sexual é condicionada por essas quatro e só pode

ser estudada depois, quando as outras forem

compreendidas de modo satisfatório.

À maioria, fica claro o que queremos dizer com a função

do pensamento, ou intelectual: processos mentais, como a

formação de representações e conceitos, raciocínio,

comparação, afirmação, negação, formação de palavras,

imaginação. A segunda função é a do sentimento, ou das

emoções, como alegria, tristeza, medo, espanto, e assim

por diante. Cremos estar claro que as emoções são

diferentes dos pensamentos, mas volta e meia nós os

misturamos em nosso discurso e em nossos pensamentos

habituais.

As outras duas funções, do movimento e do instinto,

requerem mais tempo para a compreensão, pois não são

divididas corretamente pela psicologia convencional. As

palavras “instinto” e “instintivo” costumam ser usadas de

forma incorreta, em especial se aplicadas a funções

externas que, na verdade, são funções de movimento, ou

até mesmo emocionais. A função do movimento governa

todos os movimentos externos, como andar, escrever, falar

e comer. Incluem-se aí movimentos externos chamados, na

linguagem popular, de “instintivos”, por exemplo agarrar

um objeto que está caindo sem pensar. A função do

movimento também é responsável por movimentos internos



inúteis, como imaginar, devanear, falar sozinho, tagarelar e,

de modo geral, todas as manifestações sem controle.

A função instintiva inclui todo o funcionamento interno do

organismo, como digestão, respiração e circulação

sanguínea; os cinco sentidos; toda sensação física, ou seja,

sensações agradáveis ou desagradáveis; e todos os

reflexos, inclusive o riso e o bocejo.

A diferença entre a função do movimento e a instintiva é

evidente e pode ser compreendida com facilidade.

Nenhuma das funções do movimento é inerente, e o

indivíduo deve aprender todas, assim como a criança

aprende a andar e a escrever. Por outro lado, todas as

funções instintivas, sem exceção, são inerentes e não

precisam ser aprendidas.

De acordo com o que a psicologia aceita, a função do

pensamento é controlada por um certo centro, o qual

chamamos de “mente”, “intelecto” ou “cérebro”. E é isso

mesmo. Ao mesmo tempo, todavia, devemos compreender

que cada uma das outras funções é controlada por seu

próprio centro ou mente. Logo, do ponto de vista deste

ensinamento, há quatro mentes controlando nossas ações

habituais: pensamento, sentimento, movimento e mente

instintiva, as quais chamaremos de “centros”. Cada centro é

independente dos outros, com sua própria esfera de ação,

seus poderes e suas formas de desenvolvimento.

Na verdade, cada centro ocupa o corpo todo, penetra, por

assim dizer, o organismo inteiro. Ao mesmo tempo, cada um

tem o que é chamado de seu “centro de gravidade”. O

centro de gravidade do centro do pensamento está no plexo



solar. E os centros de gravidade dos centros do movimento

e do instinto estão na coluna vertebral. Os quatro centros

têm muito em comum e, ao mesmo tempo, cada um tem

suas características peculiares.

Uma das características mais importantes dos centros é a

grande diferença na velocidade de funcionamento. O mais

lento é o centro do pensamento. Na sequência — apesar de

serem muito mais rápidos — estão os centros do movimento

e do instinto, os quais têm aproximadamente a mesma

velocidade. O mais rápido de todos é o centro do

sentimento, embora ele raramente funcione em sua

verdadeira velocidade quando no estado normal e costume

funcionar na mesma velocidade dos centros do movimento

e do instinto.

A observação pode nos mostrar a grande diferença na

velocidade das funções. Podemos comparar a velocidade

dos processos mentais com as funções motoras se nos

observarmos realizar movimentos simultâneos rápidos, por

exemplo dirigir um carro ou fazer exercícios físicos que

exigem decisões e ações rápidas. Veremos imediatamente

que não podemos observar todos os nossos movimentos.

Ou reduzimos sua velocidade ou deixamos de observar a

maior parte do que tentamos observar. Do contrário,

correremos o risco de um acidente e, é muito provável,

cometeremos um erro se persistirmos nessa observação.

Podemos realizar muitas observações similares, em especial

sobre o centro dos sentimentos, que é ainda mais rápido.

Outra suposição deste ensinamento é que cada centro se

divide em partes positivas e negativas. Essa divisão fica



bem evidente nos centros do pensamento, do movimento e

do instinto. Todo o trabalho do centro do pensamento se

divide em afirmação e negação, em sim e não. A cada

momento, em nossos pensamentos, ou uma das partes

suplanta a outra, ou elas chegam a um momento de

indecisão, de forças iguais. A parte negativa é tão útil

quanto a positiva, e qualquer diminuição na força de uma

com relação à outra resulta em distúrbio mental.

No centro do movimento, a divisão em positivo e negativo

é simplesmente o movimento em oposição ao repouso. No

trabalho do centro do instinto, a divisão entre positivo e

negativo, ou agradável e desagradável, também é evidente,

e as duas partes são igualmente necessárias para nos

orientarmos na vida.

No centro do sentimento, à primeira vista a divisão parece

óbvia e simples, caso consideremos que emoções

agradáveis como alegria, afeto e autoconfiança pertencem

à parte positiva e que emoções desagradáveis como medo,

irritação e inveja pertencem à parte negativa. Contudo, a

questão é mais complicada. O centro dos sentimentos não

tem parte positiva e parte negativa e, em nosso estado

habitual de consciência, não temos emoções positivas ou

verdadeiras emoções negativas. Emoções positivas são as

emoções que não podem se tornar negativas — ou seja,

entendem-se como emoções invariáveis, como “amor”,

“esperança” e “fé”. Mas todas as nossas emoções

agradáveis podem se tornar desagradáveis a qualquer

momento. O amor pode se transformar em ciúmes ou no

medo de se perder o que se ama, ou em raiva e ódio; a



esperança pode se transformar em devaneio ou na

expectativa de coisas impossíveis; e a fé pode se converter

em superstição e na débil aceitação da insensatez

reconfortante. Por outro lado, a maioria de nossas emoções

negativas não pertence ao centro dos sentimentos. São

artificiais, baseadas em emoções instintivas não

relacionadas, transformadas pela imaginação e pela

identificação. De fato, muitos nunca vivenciaram

sentimento real algum, tamanha a ocupação de nosso

tempo com emoções imaginárias. Claro, vivenciamos muitos

tipos de sofrimento mental, o qual pertence ao centro dos

sentimentos — tristeza, pesar, medo, apreensão, e assim

por diante —, relacionados intimamente à nossa vida, como

doença, dor e morte. Mas são muito diferentes das emoções

negativas, baseadas na imaginação e na identificação.

Além de se dividirem em partes positivas e negativas,

cada um dos centros se divide em três partes que

correspondem aos próprios centros: “mecânica”, “do

sentimento” e “do pensamento”. Podemos facilmente ver

isso no centro do pensamento. A parte mecânica trabalha

quase de modo automático e não exige atenção alguma. No

centro do pensamento, essa parte inclui o registro de

impressões, memórias e associações. Embora incapaz de

“pensar”, infelizmente essa parte mecânica está sempre

pronta para responder a questões de maneira estreita,

limitada, reagindo sempre em termos formais. Ela é

chamada de “aparato formador”. A grande maioria da

humanidade vive apenas com o aparato formador, mal

tocando outras partes do centro do pensamento. A parte



sentimental do centro do pensamento exige atenção plena,

mas sem qualquer esforço. A atenção é atraída e

sustentada pelo próprio assunto, em geral mediante

identificação, a qual costuma ser chamada de “interesse”

ou “entusiasmo”. A parte pensante do centro, que inclui a

criação, a inovação e a descoberta, também exige atenção,

mas esta precisa ser controlada e mantida pela vontade e

pelo esforço.

Além desses quatro centros e do centro do sexo, que

também é independente mas quase nunca funciona de

forma independente, há mais dois centros: o centro do

“sentimento superior”, para a função dos sentimentos

superiores no estado de autoconsciência, e o centro do

“pensamento superior”, para a função mental superior no

estado de consciência objetiva. Esses centros estão em nós,

plenamente desenvolvidos e em atividade o tempo todo,

mas seu funcionamento não atinge a consciência comum. A

causa disso está nas propriedades especiais da chamada

“consciência clara”.



N

ESTADOS DE CONSCIÊNCIA

em as funções psíquicas do homem nem as físicas

podem ser compreendidas se não aceitarmos que

ambas podem funcionar em estados de consciência

diferentes. Por isso, devemos tentar definir, de modo geral,

o que é a consciência. Só podemos conhecer a consciência

em nós mesmos. Perceba que eu disse “podemos

conhecer”; afinal, só podemos vivenciar a consciência caso

a tenhamos de fato. E podemos saber que não a temos,

embora não no mesmo momento, mas depois, quando ela

retorna. No instante em que a consciência reaparece, é

possível perceber que ela tinha ido embora por um bom

tempo, e podemos identificar exatamente quando ela saiu e

quando voltou. Também podemos identificar os momentos

em que estamos mais próximos ou mais afastados dela. E,

observando seu aparecimento e seu desaparecimento em

nós mesmos, veremos, de modo inevitável, algo que não

percebemos atualmente — que os momentos de

consciência são extremamente breves e separados por

longos intervalos de atividade completamente inconsciente

e mecânica. Então veremos que podemos pensar, sentir,

agir, falar, trabalhar, sem termos consciência disso. E assim

que virmos em nós mesmos os breves lampejos de

consciência e os extensos períodos de mecanicidade,



poderemos perceber quando os outros estão conscientes do

que fazem e quando não estão.

Nosso maior engano consiste em presumir que estamos

sempre dotados de consciência e que, de modo geral, ou a

consciência está sempre presente ou nunca está presente.

Na verdade, a consciência muda de modo contínuo — agora

nós a temos, agora não a temos. Ademais, há vários graus

ou níveis de consciência. Tanto a consciência quanto seus

diferentes graus precisam ser vivenciados em nós mesmos,

por meio da sensação, do gosto. Não só há definições

verbais que não nos ajudam nesse ponto, como não há

definição possível enquanto não compreendermos o que

precisamos definir, enquanto não distinguirmos a

consciência da consciência em potencial. Como tudo o que

temos é a consciência em potencial, com um lampejo

ocasional da verdadeira consciência, não podemos definir a

consciência como tal. Só podemos dizer que ela é um tipo

específico de “percepção”, independente da atividade

mental — antes de tudo, a percepção de nós mesmos, a

percepção de quem somos, onde estamos e, mais ainda, a

percepção do que sabemos, do que não sabemos, e assim

por diante.

Os seres humanos são suscetíveis de quatro estados de

consciência diferentes. Mas o homem comum (o qual depois

chamaremos de homem número um, número dois e número

três) vive apenas nos dois estados mais baixos e não tem

acesso aos dois estados mais elevados. Apesar de poder

passar por breves lampejos de consciência superior, ele não

é capaz de compreendê-los, pois seu pensamento sobre a



consciência tem raízes profundas nos estados normais, com

os quais está familiarizado.

Os dois estados comuns da consciência são o sono, o

estado passivo no qual passamos algo entre um terço e

metade de nossa vida, e o estado mais ativo, no qual

passamos o saldo de nossa vida e no qual falamos,

escrevemos e conversamos, chamado de “consciência

clara” ou “estado de vigília consciente”. Chamar este último

estado de “claro” ou de “desperto” é uma piada para quem

compreende o que deve ser de fato a consciência clara e a

compara com o estado no qual vivemos.

O terceiro estado da consciência é o da autorrecordação,

ou, em outras palavras, a “autoconsciência”, a consciência

de nossa própria existência. A maioria presume que temos

esse estado ou que, no mínimo, podemos alcançá-lo caso

assim desejemos. Com efeito, nossa ciência e filosofia têm

negligenciado o fato de que não possuímos esse estado de

consciência e que não podemos criá-lo em nós mesmos

simplesmente porque decidimos que o queremos.

O quarto estado da consciência é chamado de

“consciência objetiva”, um estado no qual a pessoa é capaz

de perceber as coisas tal como são. Todas as grandes

religiões sugerem a possibilidade de se atingir esse estado,

o qual chamam de “iluminação” ou de outro nome inefável,

mas que não pode ser descrito em palavras. Embora seja

possível ter lampejos ocasionais dessa consciência objetiva,

o único caminho correto até esse estado é o

desenvolvimento da consciência de si mesmo. Se tal estado

for induzido artificial e temporariamente em uma pessoa



comum, ela não se lembrará de nada ao voltar a seu estado

habitual e, é bem provável, presumirá apenas que ficou

desacordada durante algum tempo. Por outro lado, no

estado de autoconsciência, é possível que a pessoa sinta

um lampejo da consciência objetiva e mantenha sua

lembrança depois.

A capacidade de ter uma experiência do quarto estado da

consciência significa que a pessoa atingiu um estado de

existência totalmente diferente, que só pode surgir

mediante um profundo crescimento interior, resultante de

um longo e intenso trabalho sobre si mesmo. Já o terceiro

estado de consciência é algo que a pessoa pode atingir tal

como está. A única razão pela qual não o possuímos é que

vivemos de maneira errada. A verdade é que, do modo

como somos, só podemos vivenciar esse estado como um

lampejo de percepção muito ocasional. Dito isso, há um tipo

especial de treinamento que pode nos ajudar a tornar esse

estado mais ou menos permanente. Para a maioria de nós,

como pessoas educadas e pensantes, o principal obstáculo

para nos tornarmos conscientes de nós mesmos é pensar

que já possuímos esse estado e tudo o que está ligado a ele

— a individualidade no sentido de um “eu” invariável, uma

vontade, a capacidade de “fazer”, e assim por diante. É

claro que quem pensa que já tem algo não terá interesse

em adquiri-lo mediante um longo e árduo esforço.

A fim de compreender a diferença entre estados de

consciência, vamos voltar ao primeiro estado, ou seja, o

sono. Trata-se de um estado de consciência totalmente

subjetivo, no qual mergulhamos em sonhos, quer nos



lembremos deles, quer não. Mesmo que as impressões do

mundo real cheguem até nós, como sons, temperatura, a

sensação de nosso próprio corpo, essas impressões são

transformadas em imagens oníricas subjetivas, em geral

fantásticas. E então acordamos. Nesse momento, a vigília

parece um estado de consciência bem diferente. Podemos

nos mover, conversar com as pessoas, fazer planos,

perceber e evitar perigos, e assim por diante. Portanto, fica

óbvio que estamos bem melhor quando acordamos do que

quando dormimos.

No entanto, se investigarmos a questão mais a fundo, se

examinarmos nosso mundo interior, nossos pensamentos,

as causas de nossas ações, perceberemos que, na verdade,

as coisas não são diferentes de quando estamos dormindo.

Com efeito, as coisas até pioram, pois, enquanto no sono

somos passivos e não podemos manifestar nada, na vigília

manifestamo-nos o tempo todo, e os resultados de todas as

nossas ações têm consequências inevitáveis para nós

mesmos e para os que nos rodeiam. E, mesmo assim, não

nos lembramos de nós mesmos. Somos máquinas que não

podem “fazer” nada; tudo em nós está “feito”. Não

podemos controlar nossos pensamentos, nossa imaginação,

nossas emoções ou o foco de nossa atenção. Vivemos em

um mundo subjetivo de “Amo isto”, “Odeio isto”, “Gosto

disto”, “Não gosto disto”, “Quero isto”, “Não quero isto”, ou

seja, um mundo daquilo que pensamos serem nossos

gostos, desejos e aversões. Não vemos o mundo real, o qual

está obscurecido pelo véu de nossa imaginação. Vivemos

adormecidos.



Aquilo que chamamos de “consciência clara” é o sono, e

de um tipo bem mais perigoso do que o sono noturno na

cama. Podemos ver seus efeitos ao estudarmos algum

evento da humanidade — a guerra, por exemplo. As guerras

acontecem a todo instante, ou seja, milhões de pessoas

adormecidas tentam aniquilar milhões de outras pessoas

adormecidas. Naturalmente, não fariam isso caso

estivessem acordadas. Tudo que as pessoas fazem resulta

do fato de estarem adormecidas. Volta e meia, perguntamo-

nos se as guerras podem ser eliminadas. Poderiam se as

pessoas despertassem. Parece pouco, mas é a coisa mais

difícil de todas, porque esse sono é induzido e mantido pelo

mundo que nos rodeia.

Tanto o sono como o estado de consciência da vigília são

igualmente subjetivos. Apenas ao começar a se lembrar de

si mesma é que a pessoa desperta de fato. E então, de

repente, tudo que a rodeia assume um aspecto e um

significado totalmente diferentes. Veremos que a “vida” que

conhecemos é a vida dos adormecidos, uma vida de sono.

Tudo que as pessoas dizem e tudo que fazem é dito e feito

no sono. É possível pensar durante mil anos, escrever

bibliotecas de livros, postular milhões de teorias, mas tudo

isso é apenas um sonho, do qual é impossível acordar. A

única coisa que esses livros e teorias que sonhamos podem

é fazer com que outras pessoas adormeçam.

Bem, e como despertar? Como escapar desse sono? Essas

são as perguntas mais importantes, mais vitais, com as

quais nós, como seres humanos, iremos nos defrontar. No

entanto, a fim de responder a essas perguntas, é preciso



estarmos convencidos de que dormimos, o que só podemos

fazer tentando despertar. Ao percebermos que não nos

lembramos de nós mesmos e que só poderemos fazê-lo

quando começarmos a despertar, e quando, ao mesmo

tempo, a experiência nos mostra como é difícil lembrarmo-

nos de nós mesmos, é que compreenderemos mesmo que

não podemos despertar simplesmente porque queremos

fazê-lo. Mais precisamente, podemos dizer que não é nem

mesmo possível despertarmos por conta própria, sozinhos.

Mas se, digamos, vinte pessoas concordarem que quem

despertar primeiro desperta os demais, poderão ter alguma

chance.

Esse conceito da vida humana como sono não tem nada

de novo. Desde a aurora dos tempos, as pessoas ouvem

dizer que estão adormecidas e que precisam despertar.

Quantas vezes isso é dito nos Evangelhos, por exemplo?

“Despertai”, “vigiai”, “não durmas”. Os discípulos de Cristo

dormiam inclusive enquanto ele fazia sua última oração no

Jardim do Getsêmani. Está tudo ali, mas será que

entendemos isso? A maioria das pessoas considera isso

apenas uma expressão, uma metáfora, e deixa de perceber

sua verdadeira importância. Mais uma vez, é fácil entender

a razão. E, para entendê-la, é necessário que comecemos a

despertar ou, no mínimo, que tentemos despertar. Enquanto

estivermos profundamente adormecidos e imersos em

sonhos, não poderemos sequer pensar no fato de estarmos

adormecidos. Na verdade, se percebêssemos que estamos

adormecidos, despertaríamos.



T

ESSÊNCIA E PERSONALIDADE

odo ser humano é formado por duas partes: essência e

personalidade. A essência da pessoa é o que é dele.

Sua personalidade é o que “não é dele”, ou seja, “o que não

pertence a ele”, porque ele a adquiriu do exterior. Isso inclui

todo o conhecimento adquirido por meio do ensino e de

reflexões, todos os sinais de impressões externas na

memória, nas palavras e nos movimentos aprendidos, os

sentimentos criados por imitação. Tudo isso, que não

pertence de fato a ele, “não é dele”. Tudo isso é

personalidade. Naturalmente, essa divisão em essência e

personalidade não é reconhecida pela psicologia

convencional.

A criança pequena é o que de fato é, sem personalidade.

Ela é essência, e seus desejos, gostos, preferências e

aversões refletem seu ser tal como ele é. Apenas quando

começa a chamada “educação” é que a personalidade

principia por se desenvolver, sendo formada em parte pelas

influências intencionais de outras pessoas e em parte pela

imitação involuntária que a criança faz dessas pessoas.

Nessa formação, é grande o papel da “resistência” da

criança aos que a rodeiam, bem como das tentativas de

ocultar deles algo que é “só seu” ou “real”.



A essência representa a verdadeira natureza, a verdade

no homem, enquanto a personalidade é falsa. Porém, à

medida que a personalidade se desenvolve, a essência se

manifesta cada vez menos e de modo mais débil. É muito

comum a essência da pessoa parar de crescer com pouca

idade e não se desenvolver mais. Como resultado, não é

raro encontrarmos uma pessoa crescida, até com dotes

intelectuais e, segundo o sentido aceito para o termo, muito

“educada”, com a essência de uma criança de cinco ou seis

anos. Isso significa que tudo que vemos nessa pessoa “não

é dela” de fato. O que é seu verdadeiro eu, ou seja, sua

essência, só costuma se manifestar em seus instintos e

suas emoções básicas. Apesar de haver pessoas cuja

essência aumentou com a personalidade, elas representam

raras exceções, sobretudo nas circunstâncias da vida

urbana, cultural. A essência tem muito mais chances de se

desenvolver em quem vive mais perto da natureza, em

condições de constante conflito e perigo. Contudo, como

regra, a personalidade dessas pessoas é pouco

desenvolvida. Elas têm mais do que é delas e pouco do que

“não é delas”. Não têm educação e, por isso, não têm

cultura superior. A cultura superior cria a personalidade e,

ao mesmo tempo, é produzida pela personalidade. Na

verdade, a totalidade da vida humana — tudo que

chamamos de “civilização”, tudo que chamamos de

“ciência”, “filosofia”, “arte” e “política” — é criada pela

personalidade das pessoas, ou seja, pelo que não lhes

pertence de fato, pelo que, neles, “não é deles”.



Quando crescida e desenvolvida de maneira plena, a

essência une tudo que é sério e real em nós. Com efeito,

podemos dizer que nosso verdadeiro “eu”, nossa

individualidade, só pode crescer com base na essência, ou

seja, nossa essência, crescida e madura. Mas isso depende

de um trabalho pessoal, do enfraquecimento da pressão da

personalidade que impede o crescimento da essência. Na

pessoa educada mediana, a personalidade é ativa, e a

essência é passiva. Enquanto essa ordem de coisas

persistir, nosso crescimento interior não poderá começar. A

personalidade deve tornar-se passiva, e a essência precisa

tornar-se ativa.

Podemos pensar que as pessoas menos cultas deveriam

ter maior possibilidade de crescimento, porque a essência

nelas costuma ser mais desenvolvida. Contudo não é assim,

pois sua personalidade não se formou de modo suficiente. O

trabalho pessoal e o crescimento interior exigem certo

desenvolvimento da personalidade, que consiste, na maior

parte, em material registrado resultante do trabalho dos

centros. Se a pessoa tem uma personalidade pouco

desenvolvida, isso significa que ela tem carência de

registros, ou seja, falta de conhecimento e de informação,

falta do material no qual o trabalho pessoal precisa se

basear. Sem certo depósito de conhecimentos, sem certa

quantidade de material que “não é dela”, a pessoa não

pode começar seu trabalho pessoal. Não pode começar a se

estudar e a enfrentar seus hábitos mecânicos,

simplesmente porque não irá compreender a razão de fazê-

lo. Isso não significa que todos os caminhos estejam



fechados para ela, mas os métodos e meios acessíveis a

uma pessoa de intelecto desenvolvido não estão disponíveis

para ela.

Assim, a evolução é tão difícil para a pessoa culta quanto

para a inculta. A pessoa culta vive longe da natureza, sob

condições artificiais de vida, desenvolvendo sua

personalidade à custa de sua essência. A pessoa menos

culta, vivendo em condições mais naturais, desenvolve sua

essência à custa de sua personalidade. No intuito de

começar um trabalho pessoal e ter mais chances de

sucesso, é preciso ter a sorte de possuir uma personalidade

e uma essência igualmente desenvolvidas.



S

CORPOS IMATERIAIS

egundo uma doutrina antiga, cujos vestígios aparecem

em muitos ensinamentos de diversos períodos, a

pessoa que atingiu o mais elevado desenvolvimento

humano é formada por quatro corpos, compostos por

substâncias que lentamente se tornam mais finas,

interpenetrando-se e dando origem a quatro organismos

separados, os quais mantêm um relacionamento claro uns

com os outros, mas são capazes de ação independente. A

razão pela qual quatro corpos podem existir é que o

organismo humano (o corpo físico) tem uma organização

tão complexa que, sob as condições corretas, um organismo

novo e independente pode crescer dentro dele, formando

um instrumento muito mais conveniente e obediente para a

consciência do que o corpo físico. A consciência nesse novo

corpo é capaz de exercer um controle completo sobre o

corpo físico. Nesse segundo corpo, sob certas condições, um

terceiro corpo pode crescer, outra vez com características

próprias. A consciência desse terceiro corpo tem pleno

poder e controle sobre os dois primeiros e também é capaz

de adquirir conhecimentos inacessíveis a qualquer um

deles. No terceiro corpo, sob certas condições, pode crescer

um quarto, com uma consciência que tem controle

completo sobre os três primeiros corpos e sobre si mesmo.



Cada ensinamento tem a própria maneira de definir os

quatro corpos. Na terminologia cristã, o primeiro corpo é

chamado de corpo “carnal”; o segundo, de corpo “natural”;

o terceiro, de corpo “espiritual”; e o quarto (na terminologia

do cristianismo esotérico), de corpo “divino”. Na

terminologia teosófica, o primeiro é o corpo “físico”; o

segundo, o “astral”; o terceiro, o “mental”; e o quarto, o

“causal”. Na terminologia de certos ensinamentos orientais,

o primeiro corpo é a “carruagem” (corpo), o segundo é o

“cavalo” (sentimentos, desejos), o terceiro é o “cocheiro”

(mente), e o quarto é o “senhor”, ou “mestre” do cocheiro,

e também o dono da carruagem (“eu”, consciência,

vontade). Essas definições podem ser vistas na tabela a

seguir.

 

1º corpo 2º corpo 3º corpo 4º corpo

Corpo carnal Corpo natural Corpo espiritual Corpo divino

“Carruagem” 

(corpo)

“Cavalo” 

(sentimentos, desejos)

“Cocheiro” 

(mente)

“Mestre” 

(“eu”, consciência, 

vontade)

Corpo físico Corpo astral Corpo mental Corpo causal

 

É possível encontrar divisões similares na maioria das

escolas de pensamento que reconhecem no homem algo

além do corpo físico. Mas quase todos esses ensinamentos,

embora repitam de maneira perceptível as divisões da

doutrina antiga, esqueceram-se do que é mais importante:

apesar de os corpos mais refinados poderem ser cultivados

de modo artificial, sob condições internas e externas

favoráveis, ninguém os possui desde o nascimento. O



“corpo astral” não é algo indispensável, mas um grande

luxo que apenas alguns poucos podem ter. O corpo físico é

plenamente capaz de realizar todas as funções necessárias

à vida, e podemos viver muito bem sem um “corpo astral”.

Uma pessoa sem “corpo astral” pode até se revelar alguém

espiritualizado, ou seja, uma pessoa cuja vida inclui uma

série de preocupações intelectuais, religiosas e morais, e

pode não apenas enganar os demais como a si mesma. Isso

se aplica ainda mais, evidentemente, ao “corpo mental” e

ao quarto corpo.

O homem comum não tem esses corpos ou essas funções

correspondentes. Mas ele e os que o rodeiam costumam

achar que sim, por dois motivos. Primeiro, o corpo físico

funciona com as mesmas substâncias que compõem os

corpos superiores, embora não pertençam a eles e não se

cristalizem neles. Segundo, o corpo físico é capaz de

funções análogas às dos corpos superiores, mesmo

significativamente diferentes. A principal diferença de

funcionamento está no controle. No caso de uma pessoa

que só possui corpo físico, todas as funções são controladas

e governadas pelo corpo que, por sua vez, é governado por

influências externas. No caso de uma pessoa que tem um

corpo superior, tudo, inclusive o corpo físico, é controlado

por esse corpo superior. As funções paralelas de uma

pessoa com corpo físico e as de uma com corpos superiores

podem ser representadas da seguinte maneira:

 



Autômato que

trabalha conforme

influências externas

Desejos

produzidos

por

autômato

Pensamentos

que procedem

de desejos

“Vontades” diferentes e

contraditórias criadas

por desejos

 

Corpo que 

obedece a

desejos 

e emoções

sujeitos 

à

inteligência

Poderes e desejos emocionais

que obedecem ao pensamento e

à inteligência

Função do

pensamento 

que obedece à

consciência e à

vontade

“Eu” 

Ego 

Consciência

Vontade

 

No primeiro caso, o corpo físico, que funciona de modo

automático, depende de influências externas, enquanto as

três funções seguintes dependem totalmente do corpo e

dessas influências externas. Desejos e aversões — “Eu

quero”, “Eu não quero”, “Eu gosto”, “Eu não gosto” —

pertencem ao segundo corpo, mas dependem de

acontecimentos aleatórios, puramente acidentais. O

“pensamento”, mesmo correspondendo às funções do

terceiro corpo, é um processo totalmente mecânico. E a

“vontade”, um atributo do quarto corpo, está ausente por

completo. O homem mecânico comum tem apenas desejos

incidentais, cuja consistência relativa é o que a maioria das

pessoas considera como uma vontade forte ou fraca.

No segundo caso, ou seja, em relação às funções dos

quatro corpos, o corpo físico ainda funciona de maneira

automática, mas depende das influências dos outros corpos.

Em vez de uma massa de desejos diferentes e que volta e

meia se contradizem, há um único “eu”, íntegro, indivisível

e invariável. Há a individualidade, capaz de dominar os



desejos e de superar tanto a relutância quanto a resistência

do corpo físico. Em vez dos processos mecânicos do

pensamento, há a consciência. E há a vontade, a qual não é

formada apenas pelos desejos contraditórios de vários

“eus” diferentes, mas por uma força que vem da

consciência e é governada pela individualidade, por um

único e invariável “eu”. Apenas essa vontade, independente

de acidentes e de influências externas, pode ser chamada

de “livre”, pois ela não pode ser alterada ou dirigida por

forças externas.

Um ensinamento oriental descreve as funções e o

crescimento dos quatro corpos por meio da analogia de um

vaso, ou retorta, com vários pós metálicos. Os pós não

estão interligados, mas apenas misturados; assim, qualquer

mudança acidental na posição da retorta redistribui sua

organização. Se a retorta for abalada ou golpeada pelo lado

de fora, o pó do alto pode acabar na parte de baixo ou no

meio, e o que antes estava embaixo pode acabar em cima.

A distribuição dos pós não é constante, nem deve poder ser,

em tais condições. Isso também se aplica à nossa vida

emocional e espiritual. Assim como, a qualquer momento,

uma nova influência pode se manifestar e alterar a

distribuição dos pós, fazendo com que aquele no alto troque

de lugar com o que está embaixo, a mesma coisa acontece

conosco. A ciência dá a isso o nome de estado de mistura

mecânica, no qual a característica essencial é a

instabilidade e a variabilidade da relação entre os pós.

Embora seja impossível estabilizar essa relação em um

estado de mistura mecânica, a natureza dos pós é tal que



eles podem se fundir. Isso pode ser feito acendendo-se um

tipo de fogo especial sob a retorta, o qual, aquecendo e

derretendo os pós, faz com que eles se misturem e se

fundam. Fundidos dessa forma, os pós se encontrarão em

um estado de composto químico, uma liga, em que,

diferentemente da mistura mecânica, não podem mais ser

separados e redistribuídos mediante um simples abalo ou

golpe na retorta. O conteúdo da retorta terá se tornado

indivisível, “individual”. Podemos comparar isso com a

formação do segundo corpo do ser humano. O fogo que

produz a fusão é produzido pelo “atrito”, o qual é produzido

em nós pelo conflito interior entre “sim” e “não”. Se

cedermos a todos os nossos desejos e nos dedicarmos a

eles, não haverá conflito, não haverá “atrito”, não haverá

fogo. Se, por outro lado, lutarmos ativamente contra os

desejos que nos impedem de atingir uma meta específica,

criaremos o fogo necessário para transformar, mais cedo ou

mais tarde, nosso mundo interior em um todo único.

Vamos voltar à nossa analogia. O composto químico, ou

liga, obtido pela fusão possui certas qualidades, como

gravidade específica e condutividade elétrica. Todavia, por

meio de determinado manuseio, essas características

podem ser realçadas, ou seja, a liga pode receber novas

propriedades que, no início, não pertenciam a ela. Ela pode

se tornar magnética ou radioativa. A capacidade de adquirir

novas propriedades corresponde à nossa capacidade de

adquirir novos conhecimentos e forças por intermédio da

formação do terceiro corpo.



Depois que o terceiro corpo adquire forma e todos os

conhecimentos e poderes que lhe são possíveis, resta o

problema de mantê-los, pois eles podem ser removidos por

influências externas com a mesma facilidade com que

foram adquiridos. Essas propriedades só podem se tornar

bens permanentes e inalienáveis do terceiro corpo mediante

um trabalho especial. O processo pelo qual essas

propriedades adquiridas são mantidas corresponde à

formação do quarto corpo.

Apenas a pessoa que possui quatro corpos plenamente

desenvolvidos pode ser chamada de “homem” na acepção

plena da palavra. Essa pessoa possui muitas propriedades

que o homem comum não possui, inclusive a imortalidade,

ou, mais corretamente, a existência após a morte. Todas as

religiões e os ensinamentos antigos têm em comum a ideia

de que o homem atinge a imortalidade ao obter o quarto

corpo e todos proporcionam caminhos para se chegar a isso.



E

ALQUIMIA INTERIOR

m tudo que fazemos, somos limitados pela quantidade

de energia produzida por nosso organismo. Cada função

e estado, cada ação, pensamento e emoção exigem um

gasto específico de energia na forma de uma substância

específica. Se chegarmos à conclusão de que devemos

despertar e nos “lembrar de nós mesmos”, isso só será

possível caso tenhamos em nós a energia necessária à

“autorrecordação”. Apenas podemos estudar, compreender

ou vivenciar alguma coisa caso tenhamos energia para

estudar, compreender ou vivenciar.

O organismo humano é como uma fábrica de produtos

químicos idealizada para uma produção considerável.

Porém, nas condições habituais da vida, a fábrica nunca

atinge a produção plena possível, porque utiliza somente

uma pequena parte do maquinário disponível produzindo

apenas a quantidade de material necessária para se

sustentar. Nem é preciso dizer que essa fábrica é gerida de

forma ineficiente. De fato, ela não produz nada, não tem

produção. Seu maquinário e seus equipamentos complexos

mal sustentam sua própria existência e não têm nenhum

propósito útil.

O trabalho da fábrica consiste em processar material,

transformar materiais mais grosseiros (no sentido cósmico)



em materiais mais finos. Como matéria-prima do mundo

exterior, a fábrica recebe diversas substâncias grosseiras e

as transforma em substâncias mais finas mediante uma

série de complexos processos alquímicos. Entretanto, nas

condições habituais da vida, a produção dessas matérias

mais finas, importante para vivenciarmos estados de

consciência mais elevados e para o funcionamento dos

centros superiores, não é suficiente, e todas as matérias

finas são desperdiçadas na manutenção da própria fábrica.

Se pudéssemos elevar a produção ao máximo possível,

começaríamos a acumular matéria fina, a qual saturaria

todo o corpo, todas as suas células, assentando-se nelas de

modo gradual e se cristalizando de maneira especial. Com o

tempo, essa cristalização de matéria fina levaria o

organismo todo a um nível superior, um plano superior da

existência.

“Aprenda a separar o fino do grosseiro” — esse princípio

da Tábua de Esmeralda de Hermes Trimegisto refere-se ao

trabalho da “fábrica humana”. Caso “aprendamos a separar

o fino do grosseiro”, ou seja, caso aumentemos a produção

de matéria fina até sua capacidade máxima, com esse mero

fato criaremos a possibilidade de um crescimento interior, o

qual não pode ser atingido por outros meios. O

desenvolvimento dos corpos internos do homem é um

processo material análogo ao crescimento do corpo físico. A

fim de crescer, a criança precisa de bons alimentos e de um

organismo saudável, no intuito de preparar o material

necessário ao desenvolvimento dos tecidos. Isso também é

necessário para o crescimento dos corpos superiores. Todas



as substâncias finas necessárias precisam ser produzidas

dentro do organismo físico, e isso é possível caso a fábrica

humana funcione de maneira apropriada e econômica.

Todas as substâncias necessárias à manutenção da vida

do organismo, bem como às funções mais elevadas da

consciência e ao desenvolvimento de corpos superiores, são

produzidas pelo organismo a partir do alimento ingerido, o

qual vem de fora. O organismo humano recebe três tipos de

alimento:

 

1. Os alimentos que comemos

2. O ar que respiramos

3. As impressões que recebemos

 

É difícil não aceitar que o ar é um tipo de alimento para o

organismo, mas a forma pela qual as impressões podem

representar uma espécie de sustento não é tão aparente

assim. Precisamos, porém, levar em conta que todas as

vezes em que recebemos uma impressão do mundo

exterior, quer sob a forma de sons, visões ou odores,

também recebemos certa quantidade de energia que nos

anima. Essa energia, que vem de fora para dentro do

organismo, é matéria que o nutre como um alimento, no

sentido pleno da palavra.

Para sua existência normal, o organismo precisa receber

esses três tipos de alimento. Ele não pode sobreviver

apenas com um ou mesmo dois tipos de sustento. Contudo,

a importância desses alimentos e as quantidades

necessárias não são iguais. O organismo pode viver por um



tempo relativamente longo sem o fornecimento de alimento

físico. Há muitos exemplos de pessoas que passaram fome

por mais de sessenta dias, com o corpo perdendo parte da

vitalidade, mas recuperando-se depressa após começar a

receber alimento outra vez. É claro que uma privação desse

tipo não pode ser considerada completa, pois, em todos

esses casos, as pessoas não deixaram de beber água. No

entanto, uma pessoa pode viver sem água por vários dias.

Sem ar, podemos sobreviver apenas alguns minutos (como

regra geral, morremos após quatro minutos). Sem

impressões, as pessoas não podem viver sequer um

segundo. Se, por algum motivo, o fluxo de impressões

cessasse, ou o organismo não fosse capaz de receber

impressões, a morte seria instantânea. O fluxo de

impressões vindo de fora é como uma correia dentada nos

transmitindo movimento, e o motor principal é a natureza, o

mundo à nossa volta. Por meio de nossas impressões, a

natureza nos transmite a energia com que vivemos, nos

movemos e temos nossa existência. Se o influxo dessa

energia for detido, nossa máquina irá parar imediatamente.

Portanto, as impressões são o mais importante dos três

tipos de alimento, embora, naturalmente, ninguém possa

existir apenas de impressões por muito tempo. Podemos

viver por algum tempo de impressões e de ar. Com os três

tipos de alimento, o organismo pode viver até o fim da

duração normal de sua vida e produzir as substâncias

necessárias não apenas à manutenção da vida, mas à

criação e ao crescimento dos corpos superiores.



Se compreendermos o conceito de escala e de níveis de

maturidade, será possível examinar a relação entre as

funções do homem e os planos do universo e estabelecer

evidentemente as razões para as diferenças entre os

centros. Os centros funcionam com substâncias de

materialidade distinta. O centro que trabalha com materiais

mais grosseiros, pesados ou densos funciona de modo mais

lento. O centro que trabalha com materiais mais leves e

móveis funciona com mais agilidade. Essa é a principal

diferença entre eles.

Como vimos, o centro do pensamento é o mais lento dos

três centros inferiores. O centro do movimento trabalha

mais depressa, com uma substância muitas vezes mais leve

e mais móvel. O centro do pensamento nunca consegue

acompanhar o funcionamento do centro do movimento.

Somos incapazes de acompanhar nossos próprios

movimentos ou os de outra pessoa, a menos que sua

velocidade seja reduzida de propósito, e somos ainda

menos capazes de acompanhar o trabalho das funções

internas e instintivas de nosso organismo. O centro dos

sentimentos pode trabalhar com um material ainda mais

leve. Na prática, porém, é raro que o faça e, na maior parte

do tempo, seu trabalho difere pouco em intensidade e

velocidade do trabalho do centro do movimento.

Como visto, a máquina humana tem dois centros

superiores, plenamente desenvolvidos e funcionais, mas

não conectados aos três centros nos quais temos

consciência de nós mesmos. São o centro do sentimento

superior e o centro do pensamento superior, cada qual



funcionando com as substâncias mais finas. Se

considerarmos a máquina humana em relação aos materiais

usados pelos centros, deve ficar claro por que as diferenças

em qualidade impedem a conexão com os centros

superiores. O centro do pensamento trabalha com a

substância mais pesada, e o centro do movimento, com

uma substância menos densa. Se o centro do sentimento

usasse a substância mais fina que lhe está destinada, seu

funcionamento estaria conectado com o do centro do

sentimento superior. Com efeito, nos casos em que o centro

do sentimento atinge a intensidade conferida por essa

substância mais fina, dá-se uma conexão temporária com o

centro do sentimento superior, e a pessoa sente novas

emoções e impressões, diferentes de tudo que já sentiu

antes, as quais não há forma de descrever. Ficamos surdos

às vozes que falam conosco e chamam por nós desde o

centro do sentimento superior.

O centro do pensamento superior, ao trabalhar com uma

substância ainda mais leve, fica mais remoto e inacessível.

A conexão só é possível por meio do centro do sentimento

superior, e isso se dá de forma tão rara que os únicos

exemplos conhecidos disso são descrições de experiências

místicas e de estados de êxtase. Esses estados podem

ocorrer por meio de emoções religiosas; experiências

patológicas como ataques epilépticos ou ferimentos

traumáticos no cérebro; ou, por momentos muito breves,

por meio de narcóticos ou outras drogas.

A fim de se obter uma conexão correta e permanente com

os centros superiores, é necessário regular os centros



inferiores e fazê-los funcionar mais depressa. Infelizmente,

os centros inferiores costumam trabalhar de maneira

errada, esquivando-se de suas funções apropriadas e

assumindo as que deveriam pertencer a outros centros. Isso

reduz consideravelmente a velocidade da máquina e

dificulta muito a aceleração dos centros. Portanto, no intuito

de regular e acelerar os centros inferiores, antes precisamos

libertar cada uma das funções que não lhes pertencem,

redirecionando seu trabalho ao funcionamento para o qual

está mais bem equipado.

Se quisermos regular os três centros cujas funções

constituem nossa vida, precisamos aprender a economizar a

energia produzida por nosso organismo, ou seja, a não

desperdiçá-la em funções desnecessárias, economizando-a

para a atividade que pode levar a uma conexão entre os

centros inferiores e os superiores. Todo trabalho feito com

nós mesmos na formação da unidade interior visa a mesma

meta final. O que um sistema chama de “corpo astral”,

outro designa como “centro do sentimento superior”,

embora a distinção seja maior do que a mera terminologia.

De modo mais correto, trata-se de aspectos diferentes do

estágio seguinte da evolução humana. Podemos dizer que o

“corpo astral” é um pré-requisito para que o “centro do

sentimento superior” funcione em uníssono com o inferior

ou que o “centro do sentimento superior” é um pré-requisito

para o desenvolvimento do “corpo astral”. O “corpo

mental”, por outro lado, corresponde ao “centro do

pensamento superior”. Não são a mesma coisa, mas um

precisa do outro, um não pode existir sem o outro e um é a



expressão de certos aspectos e funções do outro. No estágio

mais elevado da unidade, o quarto corpo requer o

funcionamento pleno e harmonioso de todos os centros e

implica o, ou é a expressão do, controle completo desse

funcionamento.

É preciso compreender que todos os processos internos

intelectuais, emocionais, volitivos etc. são completamente

materiais, inclusive as inspirações poéticas e religiosas mais

exaltadas, bem como as revelações místicas. Todos os

processos psíquicos são materiais e todos dependem da

qualidade do material ou da substância usada. Não há um

só processo que não exija o dispêndio de alguma substância

correspondente. Se esse material está presente, o processo

continua e, quando a substância se exaure, o processo

cessa.



III

�

MUNDOS DENTRO DE MUNDOS



É

POR DENTRO DA VIA LÁCTEA

impossível estudar o homem sem estudar também o

universo. Somos um microcosmo do mundo que

habitamos. Fomos criados segundo as mesmas leis que

governaram a criação desse mundo. Conhecendo-nos e

compreendendo-nos, conheceremos e compreenderemos o

mundo como um todo, bem como as leis que o governam e

a nós. O estudo do mundo e o estudo de nós mesmos,

portanto, devem correr lado a lado, um ajudando o outro.

Com relação à expressão “mundo”, precisamos

reconhecer desde o princípio que há, na verdade, muitos

mundos e que vivemos não apenas em um deles, mas em

vários ao mesmo tempo. Pode ser difícil entender esse

conceito, pois na linguagem comum o termo “mundo”

costuma ser usado no singular; empregamos o plural

“mundos” apenas ao enfatizar o mesmo conceito básico, ou

seja, no intuito de expressar a ideia de vários mundos, um

paralelo aos outros, e não uns dentro dos outros. Mas a

questão é que vivemos em diversos mundos que se contêm

mutuamente, com os quais mantemos relações diferentes.

No intuito de compreender os mundos nos quais vivemos,

devemos antes de qualquer coisa nos perguntar o que é que

chamamos de “mundo”, no sentido que nos é

imediatamente mais relevante. A resposta é que, de modo



geral, nos referimos ao mundo das pessoas, aquele no qual

vivemos, o mundo humano do qual fazemos parte. Mas a

humanidade também é um componente indissociável da

vida orgânica da Terra. Portanto, seria mais preciso dizer

que o mundo mais relevante para nós é a vida orgânica da

Terra, o mundo das plantas, dos animais e das pessoas.

Mas a vida orgânica também está em um mundo. Qual,

portanto, será o “mundo” da vida orgânica? A isso podemos

responder que, para a vida orgânica, nosso planeta, a Terra,

é o “mundo”, o globo terrestre — ou melhor, a superfície do

globo terrestre.

Porém, a Terra também está em um mundo. Qual,

portanto, é o “mundo” do ponto de vista da Terra? Ao

observar a relação entre a Terra e o universo, vemos que,

como um dos pequenos planetas que giram em torno do sol,

a Terra é um componente do mundo planetário do sistema

solar. A massa da Terra forma uma fração quase desprezível

se comparada à massa dos planetas, e estes exercem

grande influência sobre a vida na Terra e sobre todos os

organismos vivos — uma influência bem maior do que nossa

ciência imagina. A vida dos povos, de grupos coletivos, da

humanidade, tudo isso depende das influências planetárias,

e de várias maneiras. Para a Terra, “mundo” é o mundo

planetário do sistema solar, do qual ela faz parte.

E o que é “mundo” para os planetas considerados como

um todo? Os planetas também vivem, assim como vivemos

sobre a Terra. Mas o mundo planetário, por sua vez,

participa do sistema solar e o faz com um papel pouco

importante, pois a massa de todos os planetas juntos é



muitas vezes menor do que a massa do sol. “Mundo”, para

os planetas, é o sol, ou melhor, a esfera da influência do sol,

ou do sistema solar, do qual os planetas fazem parte.

Para o sol, por sua vez, “mundo” é a galáxia das estrelas,

a Via Láctea, na qual ele é apenas um de um vasto número

de sóis e de sistemas solares. Ademais, do ponto de vista

astronômico, é bem possível presumir uma multidão de

galáxias além da nossa, existindo a distâncias enormes

umas das outras, no espaço de “todas as galáxias”.

Reunidas, essas galáxias seriam o “mundo” para a Via

Láctea.

A ciência não pode ir além, mas o pensamento filosófico

verá o princípio supremo por trás de todas as galáxias, isto

é, o Absoluto, conhecido na terminologia hindu como

Brahma. Esse Todo, ou Um, ou Tudo, é o “mundo” para

“todos os mundos”. Sem dúvida, é bem possível conceber

um estado de coisas no qual tudo — Tudo — forma um único

“Todo”. Esse “Todo”, por definição, seria um “Absoluto”

autônomo porque, como unificação de todas as coisas, ele

seria infinito e indivisível e não dependeria de nada. O

Absoluto — ou seja, o estado no qual todas as coisas

constituem um Todo unificado — é o estado primordial do

universo, do qual a diversidade dos fenômenos surge por

divisão e diferenciação.

Vivemos ao mesmo tempo em todos esses mundos, porém

de formas diferentes. De modo mais preciso, somos, antes e

acima de tudo, influenciados pelo mundo mais próximo de

nós, aquele do qual fazemos parte. Mundos mais distantes

também nos influenciam, tanto diretamente quanto por



meio de outros mundos intermediários, contudo sua ação

fica menor com a distância. A influência direta do Absoluto

não chega até nós. Mas a influência do mundo seguinte e a

influência do mundo estelar afetam, evidentemente, nossa

vida, apesar de isso não ser de conhecimento da ciência.



N

A LEI DAS TRÊS FORÇAS

o estudo paralelo do mundo e do homem, podemos

presumir que as mesmas leis valem em todos os

lugares e para tudo. Ao mesmo tempo, é mais fácil observar

algumas leis no mundo, e é mais fácil observar outras no

homem. Em certos casos, é melhor começar com o mundo

e, depois, passar ao homem; em outros, é melhor começar

pelo homem e passar para o mundo.

Esse estudo do mundo e do homem demonstra a unidade

fundamental de todas as coisas e nos ajuda a encontrar

analogias em fenômenos de várias ordens. Todos os

processos em funcionamento no homem e no mundo são

governados por um número muito pequeno de leis

fundamentais. Toda a variedade aparente que vemos à

nossa volta é, na verdade, produto de algumas forças

básicas, as quais operam em diferentes combinações

numéricas. A fim de compreendermos o mecanismo do

universo, antes precisamos aprender a reduzir fenômenos

complexos às forças básicas de que eles são compostos.

A primeira lei fundamental é a lei dos três princípios ou

das três forças, que determina a unidade e a diversidade

pelo universo. Segundo essa lei, que costuma ser chamada

de “Lei de Três”, todo fenômeno, qualquer que seja a escala

e qualquer que seja o mundo em que possa aparecer, desde



o molecular até o cósmico, é o resultado da interação de

três forças diferentes e opostas. O pensamento

contemporâneo reconhece a existência e a necessidade de

duas forças na produção de um fenômeno: força e

resistência, polaridade positiva e negativa, correntes

positivas e negativas, e assim por diante. Mas essa visão

não leva em conta duas forças em todos os fenômenos,

nem admite a possibilidade de uma terceira força

constitutiva.

De acordo com a ciência antiga, uma ou duas forças são

insuficientes para produzir um fenômeno. É preciso haver

uma terceira força, sem a qual as duas primeiras nunca

poderão produzir algo. Esse ensinamento das três forças

está na base de todos os sistemas antigos. A primeira força

pode ser chamada de “ativa” ou “positiva”; a segunda, de

“passiva” ou “negativa”; a terceira, de “neutralizante”. Mas

esses são apenas nomes e, com efeito, as três forças são

igualmente ativas. Só parecem ativas, passivas ou

neutralizantes em seu ponto de interseção, isto é, elas só

adotam essas funções umas em relação às outras e apenas

em um dado momento. Somos mais ou menos capazes de

compreender as duas primeiras, e a terceira pode ser

observada ocasionalmente no ponto de aplicação das

forças, ou no “meio”, ou no “resultado”. Mas, de maneira

geral, a terceira força não é algo que possamos observar ou

compreender de modo típico. Isso se deve às limitações

fundamentais de nossa atividade psicológica normal e às

categorias fundamentais de nossa percepção limitada do

mundo dos fenômenos, ou seja, nossa percepção do espaço



e do tempo. Não podemos perceber diretamente a terceira

força em ação mais do que podemos perceber

espacialmente a “quarta dimensão”.

Contudo, é possível aprender a observar a ação das três

forças em nós estudando a nós mesmos — a manifestação

de nossos pensamentos, de nossa consciência, de nossos

hábitos e desejos. Vamos supor, por exemplo, que

decidimos trabalhar com nós mesmos no intuito de

atingirmos um nível de existência mais elevado. Nesse caso,

nosso desejo, nossa iniciativa, é a força ativa, e a inércia de

nossa vida psicológica habitual, que se opõe à iniciativa, é a

força passiva, ou negativa. No final, ou essas duas forças se

equilibrarão mutuamente, ou uma irá se sobrepor à outra —

embora ambas se enfraqueçam demais para poderem agir.

Logo, as duas forças irão, por assim dizer, girar em torno

uma da outra, e uma acabará absorvendo a outra sem

produzir nenhum resultado. Esse impasse pode durar uma

vida inteira. Podemos sentir desejo e iniciativa, mas estes

podem ser absorvidos na luta para superar a inércia

habitual da vida, nada deixando no final para atingirmos a

meta digna de nossa decisão original. E o processo pode

continuar até a terceira força surgir, talvez na forma de

novos conhecimentos que mostrem a vantagem, ou melhor,

a necessidade de um trabalho com nós mesmos,

reforçando, desse modo, a iniciativa. Então, graças ao apoio

dessa terceira força, a iniciativa poderá ser capaz de

superar a inércia, e poderemos nos tornar ativos na direção

desejada.



Podemos encontrar outros exemplos das três forças,

inclusive o surgimento eventual da terceira força, em todas

as manifestações da vida psíquica, em todos os fenômenos

da vida comunitária e da humanidade como um todo, bem

como na natureza à nossa volta. Por enquanto, porém,

bastará compreender o princípio geral: todo fenômeno, de

qualquer magnitude, acaba representando a manifestação

de três forças e não pode ser produzido apenas por uma ou

duas delas. Sempre que observamos uma ação que se

detém ou hesita de maneira interminável, podemos dizer

que, naquele momento, falta a terceira força. Ao mesmo

tempo, um fenômeno que parece ser simples pode ser

bastante complexo, consistindo em uma combinação

complexa de trindades. Mais importante: devemos lembrar

que não podemos captar os fenômenos diretamente como

manifestações de três forças, porque não podemos observar

o mundo objetivo em nosso estado subjetivo de consciência.

O mundo subjetivo ou fenomênico de nossas observações é

incompleto, relativamente real, porque só vemos nos

fenômenos a manifestação de uma ou duas forças. Se

pudéssemos ver a manifestação das três forças em toda

ação, veríamos o mundo tal como ele é (as coisas em si

mesmas). A terceira força é uma propriedade do mundo

real.



C

O RAIO DA CRIAÇÃO

om relação à Lei de Três, podemos dizer agora que no

Absoluto e em tudo mais há três forças em ação — a

ativa, a passiva e a neutralizante. Como, por definição, o

Absoluto representa um todo unificado, as três forças

existentes nele também devem ser unidas como um único

todo. Além disso, na formação de um todo unificado e

independente, as três forças possuem uma vontade

independente, bem como uma consciência plena e uma

compreensão completa de sua própria natureza e de sua

função. O conceito de unidade das três forças no Absoluto

forma a base de muitos ensinamentos antigos, inclusive a

Trindade consubstancial e indivisível do cristianismo e o

Trimurti de Brahma, Vishnu e Shiva no hinduísmo.

As três forças do Absoluto separam-se e se combinam de

maneira deliberada e, nos pontos de junção, criam

fenômenos, ou “mundos” de segundo escalão. Esses

mundos, criados pela vontade do Absoluto, dependem

totalmente dessa vontade em todos os aspectos de sua

existência. Em cada um deles, as três forças tornam a agir.

Como, porém, cada uma representa apenas uma parte, e

não a totalidade do Absoluto, as três forças nele não

formam um todo singular. Fora do Absoluto, as três forças

envolvem três vontades, consciências e unidades. Cada



uma das três forças leva em seu bojo o potencial para

funcionar na capacidade das outras duas, mas em seu

ponto de contato manifestam apenas um princípio — o

ativo, o passivo ou o neutralizante. Nesses pontos elas se

combinam a fim de formar uma trindade, a qual produz um

mundo do segundo escalão, sujeito à ação de três forças.

As três forças divididas em um mundo de segundo escalão

encontram-se e criam novos mundos de terceiro escalão,

nos quais o número de forças será seis. Nesses mundos são

criados mundos de uma nova ordem, nos quais atuam doze

forças, seguidos de mundos em mundos governados por 24,

48 e 96 forças, e assim por diante. Vamos designar os

mundos pelo número de forças atuantes neles.

O Absoluto dá à luz um número potencialmente infinito de

mundos de segundo escalão, e cada um deles contém o

início de uma cadeia de mundos, no que chamamos de “raio

da criação”. Se considerarmos um desses mundos de

segundo escalão, designado “mundo 3” por conter três

forças, ele será o mundo que representa todos os mundos

estrelados ou as galáxias do universo. Apenas um deles,

porém, nos é relevante, qual seja, a Via Láctea, designada

como “mundo 6”. E, dentre os diversos sóis que

compreendem a Via Láctea, só nos interessa o nosso próprio

sol, o “mundo 12”, do qual dependemos diretamente. No

sistema solar, o mundo planetário — o “mundo 24” — é o

mais relevante, do qual o planeta Terra, ou “mundo 48”, é o

mais imediato. O final de nosso raio da criação é a lua, ou

“mundo 96”. Essa cadeia de mundos na qual existimos —

ou seja, segundo a nossa perspectiva, o “mundo” no sentido



mais amplo da expressão — pode ser representada

conforme mostra o diagrama ao lado.

O número de forças de cada mundo — 1, 3, 6, 12, e assim

por diante — indica o número de leis que governam esse

mundo. Quanto menor o número de leis a que está sujeito,

mais próximo esse mundo estará da vontade do Absoluto.

Quanto mais leis houver nele, mais distante ele estará da

vontade do Absoluto e mais mecânico será. Nosso mundo

terrestre, o “mundo 48”, está sujeito a nada menos que 48

ordens de leis, ou seja, está bem distante da vontade do

Absoluto, em um recanto remoto e sombrio do universo.

A ideia do raio da criação pode ser encontrada em

ensinamentos antigos, e muitas das ingênuas concepções

geocêntricas do universo que conhecemos são exposições

incompletas dessa ideia ou distorções geradas por uma

compreensão literal. O desenvolvimento do raio do Absoluto

contradiz muitas visões modernas. Tome-se como exemplo o

continuum do sol, da Terra e da lua. Segundo o

entendimento habitual, a lua é um corpo celeste frio e

morto, o qual já foi semelhante à Terra, ou seja, costumava

ter um núcleo fundido e, antes disso, era uma massa gasosa

como o sol. De acordo com essa visão, a Terra também foi

como o sol, mas esfriou gradualmente e, um dia, irá se

tornar uma massa fria como a lua. Presume-se que o sol

também está esfriando e um dia ficará parecido com a Terra

e, posteriormente, com a lua. A ideia do raio da criação e de

seu crescimento a partir do Absoluto conflita com essas

visões gerais e considera, em vez disso, a lua como um

planeta que está nascendo. Ela está ficando cada vez mais



quente e, com o tempo (dado o desenvolvimento favorável

do raio da criação), ficará parecida com a Terra, chegando

mesmo a ter seu próprio satélite. Essa nova lua

representará um novo elo do raio da criação. De acordo com

essa visão, a Terra não está esfriando, mas ficando mais

quente e, com o tempo, poderá ficar parecida com o sol. Um

exemplo desse fenômeno pode ser visto no sistema de

Júpiter, o qual serve de sol para seus satélites.

 

ABSOLUTO

TODAS AS GALÁXIAS

VIA LÁCTEA

SOL

TODOS OS PLANETAS

TERRA

LUA

 

Como vimos acima, a vontade do Absoluto só se manifesta

no mundo 3, o mundo que ele criou imediatamente em si

mesmo. Sua vontade irrestrita não atinge o mundo 6,

manifestando-se ali apenas na forma de leis mecânicas.

Ademais, nos mundos 12, 24, 48 e 96, a vontade do

Absoluto fica ainda mais remota e mais mediada. Podemos

dizer que no mundo 3 o Absoluto cria um plano ou esboço

geral para o resto do universo, o qual depois é realizado

mecanicamente. A vontade do Absoluto só pode ser sentida



nos mundos subsequentes como a realização mecânica

desse plano. Isso significa que, se o Absoluto quisesse

manifestar diretamente sua vontade em nosso mundo (o

que conflitaria com as leis mecânicas cabíveis aqui), antes

teria de destruir todos os mundos intermediários entre ele e

o nosso mundo. O conceito de milagre, no sentido da

“violação das leis físicas comuns pela Vontade que as

criou”, não apenas viola o bom senso como é contrário à

própria ideia de Vontade. Logo, o “milagre” só pode ser a

manifestação de leis desconhecidas ou pouco familiares a

nós, ou, em outras palavras, a manifestação, em nosso

mundo, das leis de outro mundo.

Aqui na Terra, estamos muito afastados da vontade do

Absoluto, separados por 48 ordens de leis mecânicas e, em

nossa vida mecânica, sujeitos à influência da lua. Se,

contudo, pudéssemos nos libertar de metade dessas leis,

estaríamos sujeitos a apenas 24 ordens de leis, ou seja, às

leis do mundo planetário, o que nos levaria a um grau mais

próximo do Absoluto e de sua vontade. Se pudéssemos

então nos libertar de metade das leis remanescentes,

estaríamos sujeitos apenas às doze ordens de leis do sol e,

portanto, nos aproximaríamos mais um estágio do Absoluto.

Se, outra vez, pudéssemos nos libertar de metade dessas

leis, estaríamos sujeitos apenas às leis da galáxia,

separados apenas por um estágio da vontade irrestrita do

Absoluto. Essa possibilidade de libertação gradual das leis

mecânicas existe para nós. Caso desenvolvamos a

consciência e a vontade, submetendo nossas manifestações

mecânicas a elas, escaparemos do poder da lua.



A

A LEI DAS OITAVAS

segunda lei fundamental do universo é a Lei das Oitavas,

a qual costuma ser chamada de “Lei de Sete”. A fim de

compreender essa lei, é preciso entender que o universo

consiste em vibrações. Essas vibrações ocorrem em todos

os tipos de matéria formadora do universo, desde a mais

fina até a mais grosseira. Elas emanam de diversas fontes e

seguem variadas direções, cruzando-se, colidindo umas

com as outras, ficando mais fortes ou mais fracas, detendo-

se mutuamente, e assim por diante.

Na base da compreensão das vibrações, a ciência antiga

reconhece o princípio básico de sua descontinuidade, isto é,

a característica definitiva e necessária de todas as

vibrações da natureza, quer sua frequência cresça ou

decresça, a fim de se desenvolverem não como oscilações

iguais, contínuas e uniformes, mas com acelerações e

retardos periódicos em sua velocidade. Segundo esse

princípio, a força do impulso original não atua de maneira

uniforme nas vibrações, mas, por assim dizer, ora fica mais

forte, ora mais fraca.

As leis que governam a desaceleração ou a deflexão das

vibrações eram conhecidas da ciência antiga e foram

incorporadas a uma fórmula específica preservada até

nossos dias. Nessa fórmula, o período em que as vibrações



são dobradas é dividido em oito etapas desiguais,

correspondentes ao índice de aumento nas vibrações. A

oitava etapa repete a primeira com um número de

vibrações duas vezes maior. Esse período entre

determinado número e o dobro desse número é chamado de

oitava, ou seja, composto de oito.

Essa fórmula representa a maneira pela qual o conceito da

oitava foi transmitido de professor para discípulo e de uma

escola a outra. Muito, muito tempo atrás, uma escola

descobriu ser possível aplicar essa fórmula à música. Assim,

obteve-se a escala musical diatônica — dó, ré, mi, fá, sol, lá,

si, dó —, a qual era conhecida na mais remota antiguidade,

foi esquecida e posteriormente descoberta ou

“reinventada”. A estrutura da escala de sete notas, sem os

semitons nos intervalos entre mi e fá e entre si e dó, produz

um esquema da lei cósmica dos “intervalos”, ou semitons

ausentes. Desse modo, quando falamos de oitavas em um

sentido cósmico ou mecânico, apenas os semitons entre mi

e fá e entre si e dó são chamados de “intervalos”.

Dessa maneira, a escala diatônica representa a fórmula da

Lei das Oitavas desenvolvida inicialmente nas escolas

antigas e depois aplicada à música. Ao mesmo tempo,

porém, se estudarmos as manifestações dessa lei em outros

tipos de vibração, não musicais, veremos que as leis são as

mesmas em toda parte e que as vibrações intrínsecas à luz,

ao calor, a reações químicas e ao magnetismo estão

sujeitas aos mesmos princípios que o som. A física, por

exemplo, conhece a escala luminosa, e na química temos o

sistema periódico dos elementos, intimamente relacionado



com o princípio das oitavas. Nossa divisão de tempo, isto é,

a separação dos dias da semana em dias úteis e domingos,

reflete a lei geral que governa nossa atividade. E o mito

bíblico da criação, no qual Deus criou o mundo em seis dias

e descansou no sétimo, é uma expressão ou, no mínimo,

uma indicação dessa lei, embora incompleta.

Ao compreendermos seu verdadeiro significado, a Lei das

Oitavas nos proporciona uma explicação nova da totalidade

da vida e do desenvolvimento dos fenômenos em todos os

planos do universo. Essa lei explica, por exemplo, por que a

natureza não tem linhas retas. Explica ainda por que não

podemos “fazer”, por que em nós tudo está “feito” e, em

geral, de modo oposto ao que gostaríamos ou

esperaríamos. Sempre que nos dispomos a fazer alguma

coisa, acabamos fazendo algo diferente, mas pensamos o

tempo todo que estamos fazendo exatamente o que

queríamos desde o início. Tudo isso é efeito direto dos

“intervalos” ou decréscimos na frequência das vibrações à

medida que se desenvolvem.

Até aqui, concentramo-nos na descontinuidade das

vibrações e na maneira como as forças podem se desviar.

Há ainda outros dois princípios que precisamos tentar

compreender: primeiro, que a ascensão ou o declínio são

inevitáveis em qualquer linha de desenvolvimento e,

segundo, que em toda linha, ascendente ou descendente,

há flutuações periódicas, ou seja, subidas e descidas.

Desenvolvimento implica mudança, e a ascensão ou a

queda são condições cósmicas inevitáveis de qualquer ação.

Não vemos nem compreendemos o que está acontecendo à



nossa volta e em nós. Isso porque pensamos continuamente

que as coisas podem se manter no mesmo nível por um

longo tempo e não damos margem para a inevitabilidade da

queda quando não há subida. Também confundimos a

queda com a ascensão, sem perceber que as ascensões que

imaginávamos possíveis em certas circunstâncias são, na

verdade, impossíveis — é impossível, por exemplo,

aumentar a consciência por meios mecânicos.

Após distinguir oitavas ascendentes e descendentes no

mundo que nos rodeia, precisamos aprender a distinguir

ascensão e queda nas próprias oitavas. Em qualquer

aspecto de nossa vida, nada permanece nivelado e

constante. Em toda parte e em tudo, o pêndulo oscila,

ondas se erguem e caem. Pense em nossa energia, que

subitamente aumenta e depois, com a mesma volatilidade,

enfraquece; em nossos humores, que “melhoram” ou

“pioram” sem razão aparente; em nossos sentimentos,

desejos, intenções, decisões. Todos ascendem ou

descendem de modo contínuo, ficando mais fortes ou mais

fracos.

Observações baseadas na Lei das Oitavas mostram que as

“vibrações” podem se desenvolver de diversas maneiras. Se

uma oitava é interrompida, as vibrações podem ser vistas

como coisas que começam e depois somem, ou são

engolidas por vibrações mais fortes que cruzam com elas,

ou vão em direção oposta. Se uma oitava se desvia da

direção original, as vibrações mudam de natureza e

produzem resultados diferentes dos esperados. Apenas nas

oitavas de ordem cósmica, descendentes ou ascendentes,



as vibrações se desenvolvem de maneira consecutiva e

organizada e continuam na mesma direção com que

começaram.

Observações adicionais mostram que as oitavas têm o

potencial de se desenvolver consistentemente na vida,

tanto na natureza quanto na atividade humana, embora

esse tipo de desenvolvimento seja raro e volta e meia se

baseie no que parece ser um acidente. O que acontece às

vezes é que, com a progressão da oitava, outras oitavas,

correndo paralelas à primeira, intersectando-a ou

encontrando-a, de algum modo preenchem seus

“intervalos”, de modo que suas vibrações prosseguem em

seu desenvolvimento sem problemas. No momento em que

aquela oitava específica passa por um “intervalo”, surge um

“choque adicional” que lhe corresponde em força e caráter.

Isso faz com que a oitava possa se desenvolver mais de

acordo com a direção original, sem perdas ou mudanças na

natureza de suas vibrações. Mas, nesses casos, há uma

diferença essencial entre oitavas ascendentes e

descendentes.

Em uma oitava ascendente, o primeiro “intervalo” ocorre

após a terceira nota, entre mi e fá. Se uma energia adicional

e correspondente entrar nesse ponto, a oitava irá se

desenvolver sem abalos até o si, a sétima nota. Mas, a fim

de continuar pelo intervalo entre si e dó, precisará de um

“choque adicional” muito mais forte. Nesse ponto, as

vibrações são de um diapasão bem mais alto e, por isso,

exigem maior intensidade, a fim de impedir que o

desenvolvimento da oitava se desacelere. Em uma oitava



descendente, por outro lado, o “intervalo” mais difícil ocorre

bem no começo, logo após o primeiro dó, e o material que o

preenche em geral é encontrado no próprio dó ou nas

vibrações laterais induzidas pelo dó. É por isso que uma

oitava descendente costuma se desenvolver com muito

mais facilidade do que uma oitava ascendente e que, ao

passar pelo si, ela atinge o fá, a quarta nota, sem se abalar.

Aqui, é necessário um “choque adicional”, embora

consideravelmente menos forte do que o primeiro choque

entre dó e si.

Na operação da Lei das Oitavas, há, na relação de umas

com as outras, oitavas fundamentais e subordinadas. A

oitava fundamental é como o tronco de uma árvore que

produz ramos de oitavas laterais. As sete notas

fundamentais e os dois “intervalos”, os portadores de novas

direções, formam nove elos de uma corrente, com três

grupos de três elos cada. A formação das oitavas e a

relação das oitavas subordinadas de ordens distintas podem

ser comparadas com a formação de uma árvore. Do tronco

básico saem ramos importantes por todos os lados, os quais

se dividem em galhos menores, cada vez menores, e que

por fim se cobrem de folhas. O processo continua em uma

escala bem menor na formação das folhas, dos veios e dos

recortes denteados.

O exemplo completo da Lei das Oitavas pode ser visto na

grande oitava cósmica do raio da criação que chega até

nós. O raio começa pelo Absoluto, que é Tudo. Esse Tudo,

que possui a unidade, a vontade e a ciência completas, cria

mundo em si mesmo, dando início à oitava descendente do



mundo do qual o Absoluto é o dó. Os mundos que o

Absoluto cria em si mesmo, portanto, são o si, com o

“intervalo” entre dó e si preenchido pela vontade do

Absoluto. O processo criativo se desenvolve ainda mais sob

o ímpeto do impulso original com a assistência do “choque

adicional”. Si passa para lá, que, de acordo com nossa

perspectiva, é nossa galáxia estelar, a Via Láctea. Lá passa

para sol — o nosso sol, o sistema solar —, e sol passa para

fá — o mundo dos planetas de nosso sistema solar. Aqui,

entre o mundo planetário como um todo e nossa Terra,

ocorre um “intervalo”. A consequência desse intervalo é que

as emanações planetárias que trazem diversas influências

para a Terra não conseguem atingi-la, ou, mais

corretamente, a Terra, em vez de recebê-las, as desvia.

Nesse ponto, a fim de ocupar o “intervalo”, criou-se um

aparato especial para receber e transmitir essas influências

planetárias. Esse aparato é a vida orgânica da Terra, a qual

transmite a ela todas as influências que lhe são destinadas.

Isso possibilita o desenvolvimento e o crescimento contínuo

da Terra, o mi da oitava cósmica; e, depois, o da lua, ou o

ré; depois vem outro dó — o Nada. Assim, o raio da criação

se estende do Tudo ao Nada.

Na oitava cósmica, o sol soa originalmente como sol, mas

começa, em dado momento, a soar também como dó em

uma nova oitava descendente. Prosseguindo no nível dos

planetas, essa nova oitava passa para si e, descendo ainda

mais, produz três notas, lá, sol e fá, as quais criam e

constituem toda a vida orgânica da Terra, assim como a

conhecemos. Nessa oitava, o mi se mistura com o mi da



oitava cósmica, ou seja, com a Terra, e o ré dessa oitava se

mistura com o ré da oitava cósmica, isto é, com a lua. A

vida orgânica funciona como órgão de percepção e de

emanação da Terra. Em todo momento, por meio da vida

orgânica, cada porção da superfície da Terra envia

emanações na direção do sol, dos planetas e da lua, cada

qual exigindo um tipo específico de emanação. Tudo que

acontece na Terra cria emanações, e muitos eventos

ocorrem simplesmente porque certo tipo de emanação é

exigido de certos lugares da superfície da Terra. As duas

oitavas podem ser ilustradas da seguinte maneira:

Ao passar do estudo do universo ao estudo do homem,

devemos tentar compreender a ideia de “choques

adicionais”, os quais permitem que as linhas de força

atinjam uma meta projetada. Como sugerido, os choques

podem ocorrer por acidente. Por acaso, nossas atividades

podem recair e se mover em algum canal escavado por

forças cósmicas ou mecânicas e criar a ilusão de que

alguma meta está sendo atingida. Essa correspondência

acidental entre resultados e as metas que estabelecemos

para nós ou a realização de metas pequenas, sem

consequências, dão origem à convicção de que somos

capazes de atingir qualquer meta, de que podemos

“conquistar a natureza”, “organizar toda a nossa vida”, e

assim por diante. Na verdade, é evidente que somos

incapazes disso, porque não só não temos controle sobre o

que acontece fora de nós mesmos, como não temos

controle sequer sobre o que acontece dentro de nós

mesmos. Essa última frase precisa ser compreendida com



clareza. Ao mesmo tempo, precisamos compreender que o

controle sobre as coisas começa com o controle sobre as

coisas em nós mesmos, com o controle sobre nós mesmos.

A pessoa que não consegue se controlar, ou ao curso das

coisas em seu íntimo, não consegue controlar nada.



A parte técnica desse controle é explicada pela Lei das

Oitavas. Como vimos, as oitavas só podem se desenvolver

na direção desejada se “choques adicionais” surgirem nos

momentos certos, isto é, nos pontos em que as vibrações se

desaceleram. Se não surgem “choques adicionais” nesses

momentos, as oitavas mudam de direção. É lógico que não

dá para esperar que esses “choques” apareçam por

acidente, por conta própria e no momento certo. Para cada

caso, há uma opção entre três posturas diante da vida.

Podemos encontrar uma direção para nossas atividades

correspondente à linha mecânica de eventos de

determinado momento; em outras palavras, “ir com o

vento” ou “remar a favor da maré”, mesmo que isso

contrarie nossas tendências, convicções e simpatias

íntimas. Podemos aceitar o fracasso de tudo o que

começamos a fazer. Ou podemos aprender a identificar os

“intervalos” nas linhas de nossa atividade e criar os

“choques adicionais” de que precisamos; ou seja, podemos

aprender a aplicar o método usado pelas forças cósmicas

em nossas próprias atividades, nos momentos necessários.

A fim de tentar compreender a Lei das Oitavas, é

importante evitar o excesso de teorias. Precisamos é

entender e sentir essa lei em nós mesmos. Apenas assim

seremos capazes de vê-la operar fora de nós.



N

GRAUS DE MATERIALIDADE

o universo na forma do raio da criação, tudo pode ser

pesado e medido, até — e inclusive — o Absoluto. O

Absoluto é tão material, e portanto tão mensurável

fisicamente, quanto a lua ou um ser humano. Se o Absoluto

pode ser chamado de “Deus”, isso significa que Deus pode

ser medido e pesado. Mas o conceito de “materialidade” é

tão relativo quanto qualquer outro. No raio da criação, há

sete planos no universo, sete mundos, um dentro do outro,

e tudo que se refere ao mundo também se divide em sete

categorias correspondentes. A materialidade do Absoluto é

de uma ordem diferente daquela de “todas as galáxias”, a

qual é de ordem diferente da ordem da Via Láctea. A

materialidade, em cada caso — da Via Láctea, de “todos os

planetas”, da Terra e da lua —, é de uma ordem diferente da

materialidade dos mundos inferiores. Esse conceito é de

difícil compreensão no início, pois estamos acostumados a

supor que a matéria é basicamente a mesma. Essa

premissa serve de base para a física, a astrofísica e a

química. E, de fato, a matéria é a mesma. Mas a

materialidade varia e tem graus diferentes em função das

características da energia manifestada em um dado

momento.



Matéria ou substância pressupõe necessariamente a

existência de força e energia. Mas isso não implica uma

concepção dualista do mundo, pois os conceitos de matéria

e de força são tão relativos quanto quaisquer outros. Por

exemplo, no Absoluto, onde tudo é um, matéria e força

também são um. Nesse caso, porém, matéria e força não

devem ser entendidas como princípios do mundo real em si,

mas como propriedades ou características do mundo

fenomênico tal como ele é observado por nós. Tudo de que

precisamos a fim de começar a estudar o universo é a

compreensão elementar da matéria e da energia assim

como captadas por nossa percepção sensorial habitual,

presumindo-se a matéria como uma “constante” e as

“mudanças” no estado da matéria como manifestações de

força ou de energia. Essas mudanças, por sua vez, podem

ser compreendidas como o resultado de vibrações que

começam no centro, isto é, no Absoluto, antes de irradiarem

para fora como ondas em todas as direções, entrecruzando-

se, colidindo e se fundindo, até se deterem no final do raio

da criação. De acordo com esse ponto de vista, o mundo

consiste em vibrações e matéria, ou, se preferir, em matéria

em um estado de vibração, isto é, matéria vibratória. A

frequência de vibração é inversamente proporcional à

densidade da matéria. No Absoluto, as vibrações são as

mais rápidas, e a matéria é a menos densa. No mundo

seguinte, as vibrações são um pouco mais lentas, e a

matéria um pouco mais densa. Quanto maior a distância do

Absoluto, mais lentas as vibrações e mais densa a matéria.



Podemos considerar a “matéria” formada por “átomos”,

definidos como o resultado da menor divisão possível dessa

matéria. Em cada ordem da matéria, há um ponto além do

qual essa matéria não pode mais ser dividida no mundo em

questão, um ponto que representa o tamanho dos átomos

que constituem a materialidade desse mundo. Apenas os

átomos do mundo do Absoluto são de fato indivisíveis. Os

átomos do mundo seguinte, ou seja, do mundo 3, consistem

em três átomos que correspondem ao mundo do Absoluto e

são três vezes maiores, três vezes mais densos e três vezes

mais lentos que os do Absoluto. Os átomos do mundo 6

consistem em seis átomos do Absoluto combinados, embora

na forma de um único átomo, e os átomos dos mundos

seguintes consistem em 12, 24, 48 e 96 partículas

primordiais. Os átomos do mundo 96 são enormes se

comparados com os átomos do mundo 1, além de

proporcionalmente mais lentos e mais densos.

Os sete mundos do raio da criação representam sete

ordens diferentes de materialidade e, em vez de um

conceito de matéria, temos sete tipos diferentes de matéria.

Mas nossa concepção de materialidade não está bem

adaptada para a compreensão da materialidade dos

mundos 96 e 48. Do ponto de vista científico, a matéria do

mundo 24 é tão rarefeita que ela é praticamente hipotética,

isso para não falar da matéria ainda mais fina do mundo 12,

a qual nem sequer é matéria. Como essas matérias

correspondem às diversas ordens que constituem o

universo, elas não estão separadas em camadas:

interpenetram-se, assim como espécies mais conhecidas de



matéria de densidades diferentes às vezes se misturam.

Como exemplo, um pedaço de madeira pode ficar saturado

de água, e a água pode ficar saturada de gás. A mesma

relação se dá entre os diferentes tipos de matéria que

constituem o universo, com as mais finas permeando as

mais grosseiras, embora, como foi dito, a matéria dos

planos superiores não seja nem um pouco material nos

planos inferiores.

Toda a matéria que forma nosso mundo — o alimento que

comemos, a água que bebemos, as pedras usadas na

construção de nossa casa e até nosso próprio corpo — está

permeada por todas as diferentes matérias existentes no

universo. Portanto, não é preciso estudar o sol para

descobrir a matéria do mundo solar. Ela pode ser

encontrada em nós, incluída no resultado da divisão de

nossos próprios átomos. Do mesmo modo, temos em nós

todas as matérias dos outros mundos. Cada um de nós é, na

acepção plena da expressão, um universo em miniatura, um

“microcosmo”, temos em nós mesmos todas as matérias

que constituem o universo e operamos sob as mesmas

forças e leis que governam o universo. Portanto, quando nos

estudamos podemos estudar o mundo inteiro, assim como

ao estudar o mundo podemos nos estudar. Mas só podemos

traçar um paralelo completo entre o homem e o mundo se

considerarmos o “homem” no sentido pleno da palavra, isto

é, uma pessoa cujos poderes latentes estão desenvolvidos.

Alguém que permanece sem desenvolvimento ou que não

conclui o curso possível de sua evolução não pode ser



considerado um microcosmo do universo; na verdade, essa

pessoa é como um mundo inacabado.

Como comentado, o estudo de si mesmo deve andar de

mãos dadas com o estudo das leis fundamentais do

universo, as quais são as mesmas em todos os planos.

Voltando à Lei de Três, precisamos aprender a descobrir

suas manifestações em tudo que estudamos e em todas as

nossas ações. Descobrir sua aplicação em qualquer esfera

de atividade revela-nos de modo imediato um grande

depósito de conhecimentos novos, muitos dos quais nunca

vimos antes. A química comum, por exemplo, ignora a Lei

de Três e estuda a matéria sem considerar suas

propriedades cósmicas. No entanto, há outro tipo de

química, uma química especial, ou “alquimia”, se preferir, a

qual leva em conta as propriedades cósmicas de cada

substância, determinadas por seu lugar e pela força que

atua por meio dela em um dado momento. Duas

substâncias no mesmo lugar podem, muitas vezes, ser

diferentes em função da força manifestada por meio delas.

Cada substância pode ser a condutora de qualquer uma das

três forças, podendo, assim, ser ativa, passiva ou

neutralizante. E pode não ser nada disso caso não haja força

manifestando-se por meio dela no momento ou se ela for

considerada sem se levar em conta a manifestação de

forças. Logo, qualquer substância pode aparecer, por assim

dizer, em um de quatro aspectos ou estados diferentes.

Nesse sentido, deve ser dito que, ao falarmos de matéria,

não estamos falando de seus elementos químicos. Essa

química especial vê cada substância, mesmo as mais



complexas, como um “elemento” separado. Essa é a única

maneira de se estudar propriedades cósmicas, pois todos os

compostos complexos têm seu próprio papel e sua função

cósmica. Segundo esse ponto de vista, um “átomo” de

determinada substância é redefinido como a menor

quantidade dessa substância a reter todas as suas

propriedades químicas, físicas e cósmicas. Naturalmente,

átomos de substâncias diferentes irão variar de tamanho e,

em alguns casos, um átomo pode até ficar visível a olho nu.

A distinção entre os graus de materialidade permite-nos

examinar a relação entre as funções do homem e os planos

do universo. A principal diferença entre os centros é que

eles funcionam com substâncias de materialidade diferente.

O centro do pensamento é o mais lento dos três centros

inferiores e opera com uma substância do mundo 48. O

centro do movimento trabalha mais depressa, com uma

substância do mundo 24, muitas vezes mais leve e mais

móvel. O centro do sentimento pode funcionar com uma

substância do mundo 12, e o centro do pensamento, com

uma substância do mundo 6. Como já foi dito, os diferentes

graus de materialidade explicam por que os centros

superiores não podem se conectar com os inferiores. No

intuito de se obter uma conexão correta e invariável entre

os centros inferiores e os superiores, é necessário regular e

acelerar o trabalho dos centros inferiores.

No que diz respeito à Lei das Oitavas, o homem serve

como aparato para a evolução possível das substâncias, as

quais entram no organismo sob a forma de três tipos de

alimento. O primeiro é o que habitualmente chamamos de



comida — o pão, por exemplo —, que entra como dó e tem

a possibilidade de passar para ré no estômago, onde as

substâncias mudam de vibração e de densidade. Essas

substâncias são transformadas quimicamente, misturam-se

e, por meio de certas combinações, passam para ré, que

também tem a possibilidade de passar para mi. Mas mi não

pode evoluir sozinho. Aqui, o segundo tipo de alimento — o

ar — vem auxiliá-lo, entrando como dó de uma segunda

oitava. Ele ajuda o mi da primeira oitava a passar para fá,

após o que sua evolução pode prosseguir. Por sua vez, em

um ponto similar, a segunda oitava também requer a ajuda

de uma oitava superior, a qual aparece na forma do terceiro

tipo de alimento — as impressões —, 

que entra como o dó da terceira oitava. Logo, a primeira

oitava evolui até si, a substância mais fina que o organismo

humano pode produzir a partir do que costumamos chamar

de alimento. A evolução de um pedaço de pão atinge esse

nível de materialidade, porém não pode se desenvolver

mais no homem comum. Se si pudesse se desenvolver e

passar para dó de uma nova oitava, seria possível formar

um novo corpo dentro de nós mesmos. Isso requer

condições especiais, combinações internas especiais.



IV

�

A POSSIBILIDADE DE EVOLUÇÃO



S

EVOLUÇÃO CONSCIENTE

empre, e por toda parte, há afirmação e negação, não

apenas nos indivíduos, mas na humanidade como um

todo. Essa é uma lei mecânica, e não pode ser diferente. Ela

opera em todo lugar e em todas as escalas — no mundo,

nas cidades, nas famílias, na vida íntima de um indivíduo.

Uma parte afirma, outra nega. Essa é uma lei objetiva, e

todos são escravos dela. Apenas os que ficam no meio são

livres. Ao conseguir isso, escapamos dessa lei geral. Mas

como escapar? É muito difícil. Não somos fortes o bastante

e, por isso, nos submetemos. Somos fracos, somos

escravos. Mas, se tentarmos, existe a possibilidade de nos

libertar, de modo lento, gradual, mas com firmeza. Do ponto

de vista objetivo, isso significa ir contra essa lei geral,

contra a natureza. Mas podemos fazê-lo, porque existe uma

lei de ordem diferente; recebemos outra lei de Deus.

O que é preciso para atingirmos a liberdade?

Consideremos a oposição aparente entre ciência e religião.

O que uma afirma a outra nega, e vice-versa. Reflito com

profundidade sobre essa questão, raciocinando da seguinte

maneira.

Sou um homem insignificante. Vivi apenas cinquenta anos,

enquanto a religião existe há milhares de anos. Milhares de

pessoas estudaram essas religiões, contudo eu as nego.



Pergunto-me: “Será que todos são tolos e eu sou o único

inteligente?”. A situação é a mesma com a ciência. Ela

também existe há milhares de anos. Suponha que eu a

negue. Surge a mesma pergunta: “Será que sou mais sagaz

do que todos os que estudaram a ciência por tanto tempo?”.

Se raciocinar de modo imparcial, admitirei que posso ser

mais inteligente do que uma ou duas pessoas, mas não

mais do que mil. Caso eu seja uma pessoa normal e

raciocine de maneira imparcial, compreenderei que não

posso ser mais inteligente do que milhões de pessoas.

Repito, sou apenas um indivíduo insignificante. Como posso

descartar a religião e a ciência? O que é possível fazer?

Começo a pensar que deve haver um pouco de verdade

em ambas. É impossível que todos estejam enganados. Por

isso, empenhei-me na tarefa de tentar compreender a

contradição. Quando começo a pensar e a estudar de forma

imparcial, vejo que a religião e a ciência estão corretas,

apesar de estarem opostas uma à outra. Descubro uma

pequena diferença. Um lado considera um assunto, e o

outro lado, um assunto diferente. Ou estudam o mesmo

tema, mas sob ângulos diferentes. Ou uma estuda as

causas, e a outra estuda os efeitos do mesmo fenômeno.

Assim, nunca se encontram. Mas ambas estão certas, pois

as duas baseiam-se em leis racionalmente sólidas. Se

levarmos em conta apenas o resultado, nunca

compreenderemos onde está a diferença.

Em um dado ponto, tanto a ciência quanto a religião

ocupam-se do desenvolvimento humano, ou seja, a questão

da evolução, da mudança da existência. O homem contém



em si mesmo essa possibilidade. Mas é importante

compreender desde o início que a evolução, de certo modo,

contraria a lei geral. Para o indivíduo, a evolução é o

desenvolvimento de sua própria capacidade de se libertar

da dependência de influências externas. Apenas esse tipo

de desenvolvimento, esse tipo de crescimento, representa a

evolução real da humanidade. Salvo isso, não pode haver

evolução alguma. Com efeito, a humanidade como um todo

não progride nem evolui. O que parece ser progresso ou

evolução nada mais é do que uma modificação superficial, a

qual pode ser contrabalançada por modificações

correspondentes na direção oposta a qualquer momento.

A fim de compreender a lei da evolução possível ao

homem, antes precisamos compreender que, pelo menos no

que diz respeito à natureza, essa evolução não é necessária

além de certo ponto. Mais precisamente: a evolução da

humanidade corresponde à evolução do planeta, mas o

planeta evolui segundo ciclos temporais tão longos, de

acordo com nossa perspectiva, que parecem infinitos. O

tempo mais longo que podemos imaginar ainda é breve

demais para que ocorram mudanças substanciais na vida do

planeta e, consequentemente, na vida da humanidade.

Como qualquer outra vida orgânica, a humanidade existe

na Terra a fim de satisfazer as necessidades e os propósitos

do planeta, exatamente como deveria ser para atender aos

requisitos da Terra no presente momento. Somente um

pensamento tão teórico e distante da realidade quanto o

pensamento contemporâneo ocidental poderia ter tido a

ideia de que a humanidade evolui separadamente da



natureza, que a evolução humana pode ser compreendida

como a conquista gradual da natureza. Isso é

absolutamente impossível. Servimos aos fins da natureza

tanto na vida quanto na morte, evoluindo e involuindo — ou,

de modo mais preciso, a natureza nos usa da mesma

maneira que usa os outros produtos da evolução e da

involução, embora talvez com propósitos diferentes. Ao

mesmo tempo, a humanidade como um todo nunca pode se

separar da natureza, pois, mesmo que lutemos contra isso,

nunca deixaremos de servir a seus fins. Na verdade, a

evolução da humanidade como um todo, ou o

desenvolvimento dessas possibilidades em um grande

número de pessoas, não apenas é desnecessária para os

fins da Terra e do mundo planetário, como seria nociva ou

até fatal para a lua, por exemplo.

Entretanto, o potencial para a evolução existe e pode ser

realizado em indivíduos isolados com a ajuda de

conhecimentos e de métodos apropriados. Como isso só

pode servir aos interesses da própria pessoa, vai contra os

interesses, por assim dizer, do mundo planetário. Cada um

de nós precisa entender o seguinte: a evolução só é

necessária para o indivíduo em si. Ninguém mais tem

interesse nela, ninguém é obrigado a nos ajudar. Por outro

lado, as forças que se opõem à evolução de um grande

número de seres humanos também se opõem à evolução

individual. A pessoa em questão deve ser ousada e mais

sagaz do que as outras. Uma pessoa pode ser mais sagaz; a

humanidade não. Mais tarde, ficará evidente que esses

obstáculos nos são úteis e teriam de ser criados



propositalmente caso não existissem. Apenas com a

superação de obstáculos é que podemos desenvolver as

qualidades de que precisamos.

Esse é o ponto central da visão correta da evolução

humana. Não existe isso de evolução inevitável, mecânica.

A evolução se dá como resultado de um esforço consciente.

A natureza não tem necessidade nem desejo desse tipo de

evolução, na verdade luta contra ele. A evolução pode ser

necessária apenas para nós, se compreendemos nossa

situação e a possibilidade de mudá-la, se percebemos que

temos poderes intocados e tesouros não vislumbrados. A

evolução é possível para o indivíduo cujo objetivo é atingir

esses poderes e tesouros. Mas, se todos, ou mesmo a

maioria das pessoas, percebessem isso e quisessem obter o

que é um direito de nascença, a evolução deixaria de ser

possível.

Cada pessoa é tão mínima que, na economia da natureza

como um todo, a adição ou a subtração de uma pessoa

mecânica não faz diferença. Imagine a correlação entre uma

célula muito pequena, microscópica, e nosso próprio corpo.

A presença ou a ausência de uma única célula não terá

efeito na vida do corpo. Não podemos ter consciência dela

e, por si só, ela não pode influir na vida ou na atividade do

organismo humano. Do mesmo modo, um indivíduo isolado

é pequeno demais para influir na vida do organismo

cósmico, pois ele não é mais importante ao organismo do

que uma de nossas células é para nós. É exatamente essa

obscuridade relativa que torna possível nossa “evolução”.



Individualmente, o homem serve de aparato ao

desenvolvimento em virtude da Lei das Oitavas. A natureza

nos fez com determinado propósito — evoluir. Comemos não

apenas por nós mesmos, mas com um propósito externo,

pois a comida não pode evoluir sozinha, sem nossa ajuda.

Comemos pão e também ingerimos ar e impressões, e cada

uma dessas coisas se desenvolve conforme a Lei das

Oitavas. O pão entra como dó, que contém a possibilidade e

o impulso de passar para ré e mi sem ajuda. Mas ele não

pode passar a fá a menos que se misture com o ar, o qual

leva a energia necessária à passagem por um intervalo

difícil. Depois disso, ele não precisa de ajuda até chegar ao

si, mas depois não pode avançar por ele mesmo. Nossa

meta é ajudar essa oitava a se completar. Si é o ponto mais

elevado da vida animal comum e é a matéria a partir da

qual um novo corpo pode se formar.

Nossa evolução é a evolução de nossa consciência. E a

“consciência” não pode evoluir inconscientemente. Ela é a

evolução de nossa vontade, e a “vontade” não pode evoluir

sem querer. É a evolução de nosso poder de fazer, e “fazer”

não pode ser o resultado de coisas que simplesmente estão

“feitas”.



H

CONHECIMENTO E EXISTÊNCIA

á, por assim dizer, duas linhas ao longo das quais se dá

o nosso desenvolvimento: a linha do conhecimento e a

linha da existência. A evolução correta envolve o

desenvolvimento simultâneo de ambas as linhas, que são

paralelas e recíprocas. Se o conhecimento avança muito

mais do que a existência, ou vice-versa, nosso

desenvolvimento está errado e, mais cedo ou mais tarde,

chegará a um impasse.

Entendemos o que significa “conhecimento” e

entendemos a possibilidade de níveis distintos de

conhecimento — maior ou menor, de uma qualidade ou de

outra. Contudo, não entendemos que isso também se aplica

à “existência”. Para nós, “existência” é sinônimo de vida.

Não entendemos que é possível haver vários níveis de

existência, que duas pessoas superficialmente idênticas

podem ter níveis de existência radicalmente diferentes e

que o conhecimento de uma pessoa depende de seu nível

de existência. A existência de um mineral, a de uma planta

e a de um animal representam níveis distintos de

existência. E a existência de um animal não é a existência

de um homem. Mas o nível de existência de duas pessoas

pode diferir mais do que a existência de um mineral com

relação à de um animal. É exatamente isso que não



entendemos, assim como não entendemos que o

conhecimento depende da existência. Não apenas não

entendemos isso, mas não estamos dispostos a entender.

Na cultura ocidental, cremos na possibilidade de alguém

ser muito culto — por exemplo, um cientista competente

que faz descobertas e avanços para a ciência — e, ao

mesmo tempo, ser, e ter o direito de ser, mesquinho,

egoísta, ardiloso, fútil, ingênuo e distraído. Tomamos como

fato consumado o mito do “professor distraído”. No entanto,

essa é a sua existência. E cremos que seu conhecimento

não depende de sua existência. Valorizamos muito o nível

de seu conhecimento, porém não ligamos para o nível de

sua existência e não nos envergonhamos do baixo nível de

nossa própria existência. O conceito nos é estranho, e não

conseguimos entender que o conhecimento de uma pessoa

depende do nível de sua existência. Com efeito, em um

dado nível de existência, nosso potencial para adquirir

conhecimento é fixo e limitado. Dentro dos limites de um

dado nível, é impossível alterar a qualidade do

conhecimento que podemos adquirir. Só podemos aprender

a acumular mais e mais informações sobre a mesma coisa

básica. A única maneira de obter novos tipos de

conhecimento é mudando a natureza de nossa existência.

A característica mais típica do homem moderno é a

ausência de unidade interior, além de uma completa falta

dos valores que mais gostamos de nos atribuir: uma

“consciência lúcida”, o “livre-arbítrio”, um “eu invariável” e

a “capacidade de ‘fazer’”. O aspecto dominante de nossa

existência, a característica que explica essa deficiência e



tudo mais que falta em nós, é o sono. O homem

contemporâneo nasce, vive e morre adormecido. Que

conhecimento uma pessoa adormecida pode ter? A fim de

refletirmos sobre essa questão, considerando que o sono é a

característica primária de nossa existência, a primeira coisa

em que precisamos pensar é como despertar, como mudar

nossa existência.

Manter o equilíbrio entre o nosso conhecimento e a nossa

existência é ainda mais importante do que desenvolver os

dois de forma separada. Isso se aplica de modo particular

ao desenvolvimento independente do conhecimento, o qual

é totalmente indesejável, embora seja esse

desenvolvimento unilateral que as pessoas costumam achar

atraente. Mas o conhecimento sem existência é teórico,

abstrato e irrelevante para a vida. Desenvolver apenas a

linha de conhecimento cria alguém que conhece muito, mas

é incapaz de fazer qualquer coisa, uma pessoa que não

compreende o que conhece, que não demonstra

reconhecimento e não distingue um tipo de conhecimento

de outro. Por outro lado, alguém que só se desenvolve ao

longo da linha da existência e desconsidera o conhecimento

possui a capacidade de fazer muita coisa, mas não tem

ideia do que fazer ou da razão para fazê-lo. Essa pessoa

faria o que seus sentimentos subjetivos a levassem a fazer,

e isso poderia levá-la a grandes desvios e a cometer erros

graves. De qualquer modo, tanto o conhecimento quanto a

existência sofrem um impasse, e ambos param de se

desenvolver.



No intuito de compreender a natureza do conhecimento, a

natureza da existência e a relação entre ambas, antes

precisamos conhecer sua relação com a “compreensão”.

Conhecimento é uma coisa, compreensão é outra. Mas as

pessoas costumam confundir esses dois conceitos e não

captam de modo preciso a diferença entre eles. O

conhecimento, por si e em si, não confere compreensão, e o

mero fato de a pessoa aumentar seus conhecimentos não

aumentará sua compreensão. A compreensão depende da

relação entre conhecimento e existência. Ela é a média ou a

resultante entre conhecimento e existência. Conhecimento

e existência sempre devem se manter equilibrados, pois, se

um ficar muito à frente do outro, a compreensão, por sua

vez, irá se manter mais afastada de ambos. Ao mesmo

tempo, a relação entre conhecimento e existência não muda

meramente com o aumento do conhecimento. Muda apenas

quando a existência cresce com ele, de modo simultâneo.

Em outras palavras, a compreensão só aumenta se a

existência também se desenvolve.

De modo geral, as pessoas não fazem diferença entre

compreensão e conhecimento. Pensamos que

compreendemos melhor em função de um conhecimento

maior. Por isso acumulamos conhecimento, ou o que

imaginamos ser conhecimento, mas não acumulamos

compreensão nem nos preocupamos com ela. Todavia,

muitos percebem que, em momentos diferentes da vida,

compreendemos determinada ideia, determinado

pensamento, de formas totalmente diferentes. Por vezes,

parece estranho no passado termos entendido mal uma



coisa que, com nossa postura atual, compreendemos muito

bem. Ao mesmo tempo, percebemos que, malgrado essa

mudança em nossa compreensão, nosso conhecimento

sobre o assunto em questão permanece o mesmo, ou seja,

sabíamos tanto sobre ele quanto sabemos hoje. O que,

portanto, justifica essa diferença? É que nossa existência

mudou, e isso resultou inevitavelmente em uma mudança

correspondente em nossa compreensão.

No contexto dos interesses práticos que constituem a vida

cotidiana, sabemos muito bem a diferença entre mero

conhecimento e compreensão. Reconhecemos que saber e

saber como fazer são duas coisas diferentes e que saber

como fazer não é algo que o conhecimento isolado nos

traga. Mas, fora da esfera prática, não temos noção precisa

do que pode significar “compreensão”. Geralmente, quando

nos damos conta de que não compreendemos alguma coisa,

nossa primeira reação é tentar encontrar um nome para

essa coisa. Assim que encontramos um nome, dizemos que

a compreendemos, mas encontrar um nome não significa

compreender. Infelizmente, volta e meia nos satisfazemos

com nomes. Consideramos a pessoa que conhece muitos

nomes, isto é, um monte de palavras, como alguém que

compreende muita coisa — exceto, mais uma vez, na esfera

da vida prática, na qual a ignorância fica aparente no

mesmo instante.

A diferença entre conhecimento e compreensão fica

evidente quando percebemos que o conhecimento pode ser

a função de um centro, enquanto a compreensão é a função

de três centros. É possível que só a parte pensante conheça



algo sobre determinado fenômeno, mas a compreensão

aparece somente quando sentimos seu aspecto emocional e

as sensações relacionadas com esse fenômeno. Ninguém

pode dizer que compreende a ideia de mecanicidade

apenas por conhecê-la intelectualmente. A fim de

compreender de fato nossa mecanicidade, precisamos senti-

la com todo o nosso eu. Da forma como somos, quando não

compreendemos nada, pensamos que compreendemos

tudo, ou que no mínimo somos capazes de compreender

tudo. Então, ao começarmos a compreender, pensamos que

não compreendemos nada. Isso porque o sabor da

compreensão é tão desconhecido que parece uma falta de

compreensão.



O

ASSIM EM CIMA COMO EMBAIXO

conhecimento começa pelo ensino dos cosmos.

Conhecemos as expressões “macrocosmo” e

“microcosmo” basicamente como grande cosmo e pequeno

cosmo, grande mundo e pequeno mundo. O universo pode

ser considerado um grande cosmo, e o homem, um

pequeno cosmo, análogo ao maior. Isso traduz a ideia de

unidade e de semelhança entre o mundo e o homem.

O ensinamento dos dois cosmos pode ser encontrado na

Cabala e em outros sistemas mais antigos, mas essa

doutrina é incompleta e inadequada para servir de base a

qualquer outra. Trata-se apenas de um fragmento saído de

outro ensinamento esotérico ainda mais pleno e antigo, o

qual descreve uma série de cosmos ou mundos incluídos um

dentro do outro. Cada cosmo é criado à imagem e

semelhança do cosmo maior, o qual contém em si todos os

outros. “Assim em cima como embaixo”, de acordo com a

Tábua de Esmeralda de Hermes Trimegisto, é uma

expressão que se refere aos cosmos. Mas é essencial saber

que o ensinamento completo sobre os cosmos não fala

apenas de dois, mas de sete cosmos, incluídos uns dentro

dos outros — a partir do Absoluto, como o primeiro cosmo. A

ideia de dois cosmos análogos, acidentalmente preservados

de um ensinamento grandioso e completo, é tão incompleta



— o Microcosmo e o Macrocosmo estão distantes demais —,

que é impossível ver ou estabelecer qualquer analogia

direta entre o homem e o mundo.

No ensinamento dos cosmos, cada cosmo é um ser que

vive, respira, pensa, sente, nasce e morre. Todos os cosmos

resultam da ação das mesmas forças e leis. Mas, embora as

mesmas leis pertençam a todas as partes, elas se

manifestam de maneira diferente nos diversos planos do

universo, ou seja, nos diversos níveis. É por isso que os

cosmos não são propriamente análogos um ao outro. Graças

à Lei das Oitavas, não há analogia completa entre eles,

assim como não há analogia completa entre as diversas

notas da oitava.

Apenas três cosmos, estudados em conjunto, são similares

e análogos a quaisquer outros três. Um único cosmo não

pode fornecer uma imagem completa da manifestação das

leis do universo. A maneira como as leis atuam em cada

plano, ou seja, em cada cosmo, é determinada por seus dois

cosmos adjacentes, acima e abaixo dele. Portanto, a fim de

conhecer determinado cosmo, é necessário conhecer seus

dois cosmos adjacentes, o maior, acima, e o menor, abaixo.

Juntos, esses dois determinam o cosmo que há entre eles.

Três cosmos juntos dão uma imagem completa da

manifestação das leis do universo.

A relação entre um cosmo e outro é diferente da relação

entre um mundo e outro no raio astronômico da criação. No

raio da criação, consideramos os mundos de acordo com

sua relação real mas de acordo com nosso ponto de vista: a

lua, a Terra, os planetas, o sol, a Via Láctea, e assim por



diante. Logo, a inter-relação quantitativa dos mundos no

raio da criação não é constante. Em um caso, ou em um

dado nível, é maior — por exemplo, a relação entre a Via

Láctea e nosso sol. Em outro caso, em outro nível, é menor

— como a relação entre a Terra e a lua. Mas a relação entre

os cosmos é sempre a mesma — ou seja, cada cosmo se

relaciona com o cosmo adjacente acima dele, do zero ao

infinito.

O ensinamento sobre os cosmos tem relevância imediata

para a ideia de expansão da consciência e do aumento da

capacidade para o conhecimento. Em nosso estado habitual,

temos consciência de nós mesmos em um cosmo e vemos

todos os outros cosmos segundo o ponto de vista desse

cosmo. Ao expandir nossa consciência e intensificar nossas

funções psíquicas, podemos entrar simultaneamente na

esfera de atividade de outros dois cosmos, um maior e

outro menor. Logo, a consciência não se expande apenas

em uma direção, isto é, rumo ao cosmo mais elevado, mas

também para baixo, na direção do cosmo inferior. Pelo mero

ato de expansão da consciência rumo a um cosmo superior,

incluímos o nível de um cosmo inferior.

Essa última ideia talvez explique expressões como “O

caminho para cima é, ao mesmo tempo, o caminho para

baixo”. Isso significa que se, por exemplo, começarmos a

sentir a vida dos planetas, ou se nossa consciência passar

para o nível do mundo planetário, começaremos, ao mesmo

tempo, a sentir a vida dos átomos, ou nossa consciência

passará simultaneamente para o nível deles. Desse modo, a

expansão da consciência se dá simultaneamente em duas



direções. E o conhecimento da maior e da menor exige uma

mudança correspondente em nós mesmos.

Ao procurarmos paralelos e analogias entre os cosmos,

podemos considerar cada cosmo em três relações — em sua

relação consigo mesmo, em sua relação com um cosmo

superior, ou maior, e em relação com um cosmo inferior, ou

menor. Quando as leis de um cosmo se manifestam em

outro cosmo, o resultado é chamado de “milagre”. Não é

nem uma violação às leis nem uma exceção a elas. Trata-se

de um fenômeno que ocorre segundo as leis de outro

cosmo. Como essas leis são pouco familiares e, em última

análise, incompreensíveis para nós, vemos suas

manifestações como milagrosas. Ao mesmo tempo, a fim de

compreender as leis da relatividade, é útil examinar o que

acontece em um cosmo como se olhássemos de outro

cosmo, ou seja, sob a perspectiva das leis de outro cosmo.

Tudo que acontece em um dado cosmo assumirá uma

aparência e uma importância completamente diferentes sob

o ponto de vista de outro cosmo. Muitas coisas novas

aparecerão, muitas outras desaparecerão e, de modo geral,

tudo parecerá diferente.

Apenas a ideia de vários cosmos pode proporcionar uma

base firme para as leis da relatividade, em que a verdadeira

ciência e a filosofia deveriam se basear. Com efeito, é

possível dizer que ciência e filosofia, no verdadeiro sentido

dessas expressões, começam pela ideia dos cosmos.



N

NÍVEIS DE DESENVOLVIMENTO

o estudo do conhecimento antigo, nosso primeiro

passo deve ser aprender uma linguagem que nos

permitirá determinar, de maneira imediata e precisa, aquilo

de que estamos falando, sob que perspectiva e com relação

a quê. Essa linguagem não contém quase nenhuma

terminologia nova, mas nos permite construir nosso

discurso segundo um novo princípio — o princípio da

relatividade. Ela introduz o elemento da relatividade em

todos os conceitos, exatamente o que falta na linguagem

cotidiana. Após dominarmos essa linguagem, poderemos

receber muitos conhecimentos e informações que não

podem ser transmitidos pela linguagem comum, apesar de

toda sua terminologia científica e filosófica.

A característica principal dessa nova linguagem é que

todos os conceitos são definidos de acordo com uma única

ideia — a ideia de evolução. Naturalmente não se trata de

uma evolução mecânica, pois não existe tal coisa, mas da

evolução consciente e deliberada, a única possível. Tudo no

universo, de sistemas solares até o homem e do homem até

o átomo, ou se ergue ou cai, evolui ou se degenera, se

desenvolve ou se deteriora. Embora a degeneração se dê de

modo mecânico, a evolução e a mudança para um nível

superior não podem ser mecânicas. Mesmo a ajuda do



exterior só pode ser recebida caso ela seja valorizada e

aceita. Nada evolui mecanicamente, e o que não pode

evoluir de forma consciente tem de se degenerar.

A nova linguagem faz com que cada objeto seja

considerado com base em seu potencial de evolução,

inclusive com base em seu lugar na escala evolutiva. Logo,

muitos de nossos conceitos mais comuns são divididos de

acordo com as etapas de sua evolução. Como exemplo,

vamos analisar outra vez a ideia de homem. Nessa nova

linguagem, no lugar de uma única palavra “homem” há sete

designações: de homem número um até homem número

sete.

O homem número sete é a pessoa que atingiu o maior

desenvolvimento possível ao ser humano e que possui todos

os atributos que alguém pode ter, isto é, consciência, um

“eu” permanente e imutável, imortalidade e muitas outras

propriedades que estão além de nosso alcance, mas as

quais, em nossa cegueira e ignorância, atribuímos a nós

mesmos. O homem número seis fica bem próximo do

homem número sete e difere deste apenas porque algumas

de suas propriedades ainda não se tornaram permanentes.

O homem número cinco, o qual também é praticamente

inatingível para nós, é a pessoa que alcançou a unidade. O

homem número quatro, por sua vez, representa um estágio

intermediário, que analisaremos mais adiante.

O homem número um, o número dois e o número três

referem-se a todos os que constituem a humanidade

mecânica, ou seja, toda a humanidade que conhecemos e à

qual pertencemos. Cada pessoa nasce como número um,



dois ou três, e todas ficam no mesmo nível de

desenvolvimento. O homem número um é alguém cujo

centro de gravidade da vida psíquica localiza-se no centro

do movimento. Essa é a pessoa do corpo físico, cujas

funções motoras e instintivas suplantam de modo constante

as funções emocionais e intelectuais, cuja vida se

caracteriza por temas primários originados na sensação

física. O homem número dois é uma pessoa cujo centro de

gravidade da vida psíquica está no centro dos sentimentos,

cujas funções emocionais superam todas as outras — a

pessoa emotiva, sentimental. Sua vida caracteriza-se por

temas primários originados no centro dos sentimentos e,

por isso, as pessoas e as coisas são definidas pelo gostar ou

não delas, por serem agradáveis ou desagradáveis, amadas

ou odiadas. O homem número três é uma pessoa cujo

centro de gravidade está no centro do pensamento, cujas

funções intelectuais têm preferência sobre as funções

motoras, instintivas e emocionais. Sua vida caracteriza-se

por temas primários que têm origem na teoria, e tudo que

ele faz precisa ser logicamente correto.

Portanto, ninguém nasce como homem número quatro.

Tendo nascido no nível das três primeiras categorias, a

pessoa só atinge esse nível elevado como resultado de

esforços de natureza bem definida. O homem número

quatro não pode se desenvolver como fruto de influências

comuns, acidentais, por exemplo formação ou educação. Ele

é sempre o produto do trabalho em uma “escola”, da qual

falaremos mais adiante. Essa pessoa já está em um nível

diferente daquele dos homens de número um, dois e três.



Ele tem um centro de gravidade invariável formado por suas

ideias, sua avaliação do trabalho com a consciência e sua

relação com a escola. Além disso, seus centros psíquicos já

começaram a se equilibrar, de modo que um centro não

predomina sobre os demais; eles trabalham por uma meta

comum. O homem número quatro começa a se conhecer e a

saber aonde está indo.

O homem número cinco atingiu a unidade. Sua formação

se cristalizou, e ele não é mais mutável como os homens

um, dois e três. Mas é preciso dizer que o homem número

cinco pode ser o resultado de um trabalho correto ou o

resultado de um trabalho errado. Uma pessoa pode se

tornar número cinco a partir do número quatro ou sem ter

sido um homem número quatro. Nessa última hipótese, ele

não pode se desenvolver mais, não pode se tornar um

número seis ou sete.

A divisão da humanidade em sete categorias proporciona

o primeiro conceito da relatividade aplicada à humanidade e

fornece uma base para entendermos todas as

manifestações internas e externas do homem, tudo que

pertence a ele e é criado por ele. Podemos falar agora, por

exemplo, do conhecimento número um, ou seja, o

conhecimento do homem número um, que se baseia na

imitação ou no instinto, aprendido por memorização,

enfiado ou injetado em uma pessoa. O verdadeiro homem

número um aprende tudo como um papagaio ou um

macaco. Por sua vez, o conhecimento do homem número

dois consiste apenas no que ele gosta. Aquilo de que ele

não gosta permanece além de seu conhecimento. Nada lhe



interessa se não for agradável ou, caso ele seja doentio, só

conhecerá aquilo pelo que tem aversão, o que acha

repulsivo ou aterrorizante ou que lhe dá medo e asco. Já o

conhecimento do homem número três baseia-se em um

pensamento subjetivamente lógico, baseia-se em palavras e

na compreensão literal. Esse é o conhecimento dos ratos de

biblioteca e dos acadêmicos. Os homens número três, por

exemplo, foram os que contaram quantas vezes cada letra

do alfabeto árabe apareceram no Alcorão de Maomé e

usaram esses dados como base para toda uma

interpretação das escrituras.

O conhecimento do homem número quatro é de um tipo

bem diferente, sem se distorcer pelo predomínio de um

centro. É o conhecimento que vem do homem número

cinco, o qual já o recebeu do homem número seis, que, por

sua vez, o recebeu do homem número sete. Desse

conhecimento, naturalmente, o homem número quatro só é

capaz de assimilar o que consegue dominar com sua

capacidade limitada. Entretanto, em comparação com os

homens número um, dois e três, fez grandes progressos

para libertar seu conhecimento da subjetividade anterior e

avançar no caminho que conduz ao conhecimento objetivo.

O conhecimento do homem número cinco é íntegro e

indivisível. Essa pessoa possui um único “eu”, bem como o

conhecimento que isso acarreta. Não é mais possível para

nenhum dos “eus” conhecer algo inacessível aos demais. O

que ele conhece, todo ele conhece — um conhecimento que

se aproxima mais do conhecimento objetivo. O

conhecimento do homem número seis é tudo que um ser



humano é capaz de saber, embora permaneça em uma

esfera um tanto quanto teórica e ainda possa se perder. O

conhecimento do homem número sete é dele por completo

e não pode ser subtraído. Esse é o conhecimento objetivo e

plenamente prático de Tudo, do Todo.

Exatamente a mesma coisa acontece com a existência.

Existe a existência do homem número um, isto é, a

existência de alguém que vive segundo o instinto e a

sensação; a existência do homem número dois, de uma

pessoa sentimental ou emocional; e a existência do homem

número três, da pessoa racional ou teórica. Com base nisso,

fica bem evidente por que conhecimento e existência são

inextricavelmente entremeados. É por causa das limitações

inerentes à sua existência que os homens número um, dois

e três nunca conseguem adquirir o conhecimento acessível

aos homens número quatro, cinco e superiores. Essas

pessoas só conseguem compreender as coisas à sua própria

maneira e reduzem quaisquer ideias a seu próprio nível.

Absolutamente tudo que se relaciona com o homem pode

ser dividido de acordo com essas sete categorias. Portanto,

podemos falar da arte do homem número um, que é

imitativa, uma cópia, ou primitiva e sensorial. Existe a arte

número dois, enjoativa e sentimental, e a arte número três,

mais cerebral. E deve haver a arte número quatro, a número

cinco, e assim por diante. Do mesmo modo, existe a religião

do homem número um, a do homem número dois e a do

homem número três. Todas as religiões e denominações

religiosas do mundo pertencem a uma dessas três

categorias, as únicas que conhecemos.



C

CAMINHOS ESPIRITUAIS

ertos ensinamentos comparam o homem a uma casa

com quatro cômodos. Vivemos apenas em um dos

cômodos, o menor e mais despojado deles, e, a menos que

alguém nos diga algo a respeito, nunca suspeitaremos que

há outros três cômodos, repletos de tesouros. Assim que a

pessoa fica sabendo disso, começa a procurar as chaves

desses cômodos, em especial a do quarto cômodo, o mais

importante. Ao descobrir como entrar ali, torna-se, na

verdade, o senhor de sua casa, pois só então ela lhe

pertencerá plenamente, para sempre. O quarto cômodo

confere imortalidade ao homem, e todos os ensinamentos

religiosos procuram mostrar o caminho que leva até esse

quarto.

São muitos os caminhos, alguns mais curtos, outros mais

longos, mais difíceis ou mais fáceis, mas todos, sem

exceção, conduzem ou se propõem a conduzir por uma

direção, a que leva à imortalidade. Os caminhos conhecidos

e aceitos pela maioria podem ser divididos em três

categorias:

 

1. O caminho do faquir

2. O caminho do monge

3. O caminho do yogue



 

O caminho do faquir é o caminho da luta com o corpo

físico, do trabalho focado no primeiro cômodo. Esse

caminho é longo e difícil, sem garantias de sucesso. O faquir

esforça-se para desenvolver o poder sobre o corpo, sobre a

vontade física, atormentando ou até torturando seu corpo.

Esse caminho consiste em desafios físicos quase

insuperáveis. O faquir permanece imóvel, sentado na

mesma posição durante horas, dias, meses ou anos; ou se

senta com os braços estendidos sobre uma rocha ao sol, sob

chuva ou neve; ou se tortura com fogo, ou sofre dores

extremas. Se não ficar doente ou morrer antes de

desenvolver o que podemos chamar de vontade física, essa

pessoa poderá atingir o quarto cômodo, ou o potencial para

formar o quarto corpo. Mas suas funções — emocional,

intelectual e outras — não se desenvolverão. Essa pessoa

terá adquirido a vontade, mas não poderá usá-la para

adquirir conhecimentos ou buscar a autoperfeição. De

qualquer maneira, estará velha demais para dar início a

esse novo trabalho.

O segundo caminho é o do monge, um caminho de fé, de

sentimento religioso e de sacrifício. Apenas uma pessoa

com forte emoção religiosa e forte imaginação religiosa

pode tornar-se um “monge” no sentido verdadeiro da

palavra. Esse caminho também é muito longo e difícil. O

monge passa anos, até décadas, em conflito íntimo, mas

todo o seu trabalho concentra-se no segundo cômodo, ou

seja, nos sentimentos. Ao submeter todas as outras

emoções a uma única emoção, isto é, à fé, ele desenvolve a



unidade interna em seu íntimo, o controle ou a vontade

sobre as emoções. Desse modo, chega ao quarto cômodo,

mas seu corpo físico e suas funções intelectuais se

manterão sem desenvolvimento. Para poder usar a vontade

desenvolvida, precisará desenvolver seu corpo e a

capacidade de pensar, o que só poderá ocorrer mediante

novos sacrifícios, obstáculos e renúncias. Com efeito, o

monge precisa tornar-se tanto um yogue quanto um faquir.

Poucos são capazes de compreender isso e, menos ainda,

capazes de levar a tarefa a cabo. A maioria ou morre antes

de chegar a esse ponto, ou torna-se monge apenas na

aparência externa.

O terceiro caminho é o do yogue, o caminho do

conhecimento, o caminho da mente. Esse caminho trata

principalmente do terceiro cômodo, na tentativa de chegar

ao quarto cômodo por meio do conhecimento. O yogue

procura chegar ao quarto cômodo desenvolvendo a mente,

mas seu corpo e suas emoções permanecem sem se

desenvolver e, como os que trilham o caminho do faquir e o

do monge, o yogue não consegue usar o que obteve. Ele

conhece tudo, mas não pode fazer nada. A fim de adquirir a

capacidade de agir, antes deve obter o domínio sobre seu

corpo e suas emoções, trabalhando e obtendo resultados

por meio de esforços prolongados. Nesse caso, contudo,

pelo menos ele tem a vantagem de compreender sua

posição, de saber o que é necessário, o que precisa ser feito

e a direção a seguir. Mas no caminho do yogue, assim como

os que seguem o caminho do faquir e o do monge, poucos

adquirem o conhecimento necessário para saber aonde



estão indo. A maioria dos seguidores só tem sucesso em

uma dessas conquistas e não passa dali.

Os caminhos também diferem porque cada um implica um

relacionamento diferente entre o seguidor e seu professor,

ou líder. O seguidor do caminho do faquir não tem um

professor no sentido próprio da palavra. Nesse caso, o

professor não ensina, apenas serve de exemplo a ser

imitado pelo seguidor. Já no caminho do monge, o seguidor

tem um professor, e parte de seu dever e trabalho consiste

na fé e na submissão absolutas a esse professor, em

obediência. Mas a essência desse caminho é a fé em Deus,

o amor a Deus, o anseio permanente de obedecer e de

servir a Deus, embora possa haver muito de subjetivo e de

contraditório na compreensão do seguidor sobre a ideia de

“Deus” e de “serviço a Deus”. No caminho do yogue, por

sua vez, o seguidor não pode e não deve fazer nada sem

um professor. No começo, ele combina simultaneamente a

imitação que o faquir faz de seu professor com a fé do

monge em seu professor. Em seguida, o seguidor do

caminho do yogue precisa tornar-se seu próprio professor.

Ele aprende os métodos do professor, internaliza-os e mais

tarde aplica-os a si mesmo.

Todos esses caminhos, o do faquir, o do monge e o do

yogue, têm uma coisa em comum: todos começam pela

etapa mais difícil — a renúncia a todas as coisas mundanas

e uma mudança completa na vida do seguidor. O seguidor

precisa abdicar de seu lar e de sua família, caso a tenha,

precisa renunciar a todos os prazeres, apegos e deveres da

vida e ir para o deserto, para um mosteiro ou a um ashram.



Desde o primeiro dia, como primeira etapa do caminho, ele

precisa morrer para o mundo. Só então poderá esperar

chegar a alguma coisa em um desses caminhos.

A fim de captar a essência desse ensinamento,

precisamos compreender que seguir um dos caminhos é o

único método possível para desenvolver o potencial oculto

do homem. Isso, por sua vez, mostra como é difícil e raro

esse tipo de desenvolvimento. No que diz respeito à

humanidade, a lei geral exige uma existência que nunca se

desvia das influências mecânicas, da existência do

“homem-máquina”. Mas o desenvolvimento das

possibilidades ocultas da humanidade é um caminho contra

a lei geral, contra Deus. Por isso os caminhos são tão

difíceis e exclusivos. No entanto, embora sejam estreitos e

retos, são o único modo de se chegar a qualquer coisa. Do

ponto de vista da vida cotidiana, em especial da vida

moderna, os caminhos parecem fenômenos insignificantes,

quase imperceptíveis, os quais não precisam sequer existir.

Mas esses fenômenos insignificantes representam tudo o

que a humanidade tem a seu dispor para o

desenvolvimento do potencial oculto do homem. Esses

caminhos são contrários à vida cotidiana. Baseiam-se em

outros princípios e sujeitam-se a outras leis, e essa é a

essência de seu poder e importância. Em uma vida humana

comum, mesmo que repleta de interesses científicos,

filosóficos, religiosos ou sociais, não há nada e não pode

haver nada capaz de proporcionar as possibilidades de

desenvolvimento contidas nos caminhos. Os caminhos

levam, ou melhor, deveriam levar, à imortalidade, enquanto



a vida humana comum, mesmo em seu melhor momento,

só pode conduzir à morte. A ideia representada pelos

caminhos não pode ser compreendida a menos que

aceitemos que, sem sua ajuda, não é possível haver uma

evolução do homem.

Tendo em vista o estado atual de nossa vida cultural

normal, uma pessoa inteligente que busque conhecimento

não tem esperança alguma de atingir essa meta. É que, no

mundo em que vivemos, não há nada parecido com escolas

para faquires ou para yogues, e as religiões ocidentais

degeneraram-se a tal ponto que não há nada vivo nelas.

Alternativas como movimentos ocultistas e experimentos

espiritualistas ingênuos não irão nos levar a parte alguma. E

a situação seria mesmo desesperadora, não fosse pela

existência de um quarto método, o qual chamaremos de

“Quarto Caminho”.

O Quarto Caminho não exige abrir mão de todas as coisas

mundanas, mas inicia-se em um ponto muito mais

avançado da estrada do que o caminho do yogue. Isso

significa que, antes de começar a seguir o Quarto Caminho,

o seguidor já deve estar preparado, isto é, deve ter se

submetido a uma preparação séria da vida cotidiana que

envolve muitas facetas diferentes. Para isso, ele deve viver

em condições que levem ao trabalho no Quarto Caminho ou

que, no mínimo, não o impossibilitem. Deve entender que

há condições, internas e externas, que podem criar

barreiras intransponíveis para o Quarto Caminho. Além

disso, diferentemente dos caminhos do faquir, do monge e



do yogue, o Quarto Caminho não tem forma definida e

deve, antes de qualquer coisa, ser encontrado.

Ao mesmo tempo, começar a trilhar o Quarto Caminho é

mais fácil do que começar a percorrer um dos outros três

caminhos. É possível trabalhar e seguir esse caminho sem

abrir mão das condições normais da vida. A pessoa pode

manter seu emprego e seus relacionamentos e não precisa

renunciar a nada. Pelo contrário, no Quarto Caminho a

situação de vida na qual um seguidor se encontra, ou no

qual, por assim dizer, o trabalho o encontra, é a melhor

situação possível para ele, pelo menos no começo, pois é

sua situação natural. É, em um dado sentido, a própria

pessoa, pois nossa situação na vida nos torna o que somos.

Qualquer situação diferente da criada pela vida seria

artificial para nós, e o trabalho não tocaria todas as facetas

de nossa existência ao mesmo tempo. Nas condições

naturais da vida, o Quarto Caminho afeta simultaneamente

todas as facetas da existência humana. Ele trabalha nos

três cômodos ao mesmo tempo.

O Quarto Caminho difere dos outros caminhos porque a

principal exigência feita ao seguidor é a compreensão. Não

devemos fazer nada que não compreendamos, exceto,

talvez, um experimento sob a supervisão e a direção de

nosso líder. Quanto mais a pessoa compreende o que está

fazendo, maiores são os resultados de seus esforços. Esse é

um dos princípios fundamentais do Quarto Caminho. Os

resultados do trabalho dependem do grau com que os

esforços são realizados com propósito e lucidez. Não é

preciso “fé”; qualquer fé é contrária ao Quarto Caminho. O



seguidor deve se satisfazer com a verdade do que lhe dizem

antes de poder fazer qualquer coisa. O método do Quarto

Caminho consiste em fazer uma coisa em um cômodo e, ao

mesmo tempo, fazer algo correspondente nos outros dois

cômodos — ou seja, enquanto trabalha o corpo físico, a

pessoa trabalha simultaneamente as emoções e a mente;

enquanto trabalha a mente, trabalha o corpo e as emoções;

e enquanto trabalha as emoções, também trabalha a mente

e o corpo. Isso pode ser feito porque os seguidores do

Quarto Caminho aplicam certo tipo de conhecimento não

disponível aos que seguem os caminhos do faquir, do

monge ou do yogue, um conhecimento que permite o

trabalho em três direções ao mesmo tempo. Além disso, no

Quarto Caminho o trabalho de cada seguidor pode ser

individualizado, a fim de que ele faça o que é necessário

para ele, e apenas aquilo. Isso é possível porque o Quarto

Caminho, livre de formas definidas, dispensa muitas das

práticas supérfluas ou meramente tradicionais dos outros

caminhos. Um seguidor que atinge determinada vontade

pode aplicá-la porque adquiriu controle sobre sua mente,

seu corpo e suas emoções. Ele também economizou um

bom tempo por trabalhar ao mesmo tempo as três facetas

de sua existência em paralelo.

Às vezes, o Quarto Caminho é chamado de caminho do

homem ousado, astuto. O “homem ousado” conhece certo

segredo que o faquir, o monge e o yogue não conhecem.

Não se sabe como ele descobriu esse segredo. Talvez ele o

tenha encontrado em algum livro antigo, talvez o tenha

herdado, adquirido ou furtado de alguém. Não importa. O



“homem ousado” conhece o segredo e, com sua ajuda,

ultrapassa o faquir, o monge e o yogue. O faquir passa um

mês inteiro de tortura intensa no intuito de produzir a

energia de que necessita, e o monge passa uma semana

jejuando, orando e sofrendo privações. O yogue, que

conhece bem mais do que os outros dois, leva menos

tempo. Ele sabe o que quer, por que precisa dessa coisa e

onde pode obtê-la. Ele sabe, por exemplo, que é necessário

produzir em seu interior determinada substância e que ela

pode ser produzida em um dia por meio de certos exercícios

mentais ou da concentração da consciência. Assim, focaliza

sua atenção nesses exercícios durante um dia inteiro sem

se permitir um único pensamento que não esteja

relacionado a eles e consegue aquilo de que precisa. Desse

modo, o yogue consegue em um dia o que levaria uma

semana para o monge e um mês para o faquir conseguirem.

Porém, no Quarto Caminho, o conhecimento é ainda mais

preciso e perfeito. A pessoa que segue o Quarto Caminho

sabe exatamente de que substâncias precisa para atingir

sua meta, bem como quais são os diversos métodos para

produzi-las. E ele sabe que, com o conhecimento certo, as

mesmas substâncias podem ser introduzidas no corpo a

partir do exterior. Em vez de passar um dia inteiro em

exercícios como o yogue, uma semana orando como o

monge ou um mês em autotorturas como o faquir, ele

apenas prepara e ingere todas as substâncias necessárias e,

desse modo, como se estivesse tomando um comprimido,

obtém os resultados desejados sem perder tempo.



V

�

A META DA RELIGIÃO



A

UM NÚCLEO CONSCIENTE

o considerar a conexão ordenada de tudo que há no

universo, precisamos entender que nada é acidental ou

desnecessário na natureza. Tudo tem uma função

específica, tudo serve a um propósito específico. A vida

orgânica é um vínculo indispensável na cadeia dos mundos,

os quais não podem existir sem ela, assim como a vida

orgânica não pode existir sem eles. A vida orgânica

transmite diversos tipos de influências planetárias à Terra e

serve de alimento para a lua, ajudando-a a crescer. Mas a

Terra também está em crescimento, não em tamanho, mas

por estar adquirindo uma consciência maior, uma

receptividade maior. As influências planetárias que eram

suficientes em um estágio de sua existência acabaram

tornando-se inadequadas. Quando a Terra começa a exigir

influências mais finas, precisa de um aparato receptor mais

sutil e sensível. A vida orgânica, portanto, precisa evoluir e

adaptar-se, a fim de atender às necessidades da Terra e dos

outros planetas. Isso também acontece com a lua. Por

algum tempo, ela conseguirá se satisfazer com a qualidade

do sustento recebido da vida orgânica, mas chegará um

momento em que essa alimentação será insuficiente, e a

lua começará a passar fome. Se a vida orgânica não

conseguir satisfazer as necessidades da lua, não estará



cumprindo seu papel. Logo, no intuito de servir a seu

propósito, a vida orgânica precisará evoluir até o nível

exigido pelas necessidades dos planetas, da Terra e da lua.

Precisamos nos lembrar de que o raio da criação, que vai

do Absoluto até a lua, é como um galho de árvore que

cresce. A ponta desse galho, da qual brotam novos ramos, é

a lua. Se a lua não cresce, todo o raio da criação para de

crescer ou é forçado a encontrar outro caminho de

desenvolvimento, talvez com a produção de outro galho.

Como o crescimento da lua depende da vida orgânica da

Terra, o raio da criação também depende dela. Se a vida

orgânica desaparecesse ou morresse, então todo o galho,

ou a parte que fica além da vida orgânica, murcharia

imediatamente. Isso também aconteceria, embora de modo

mais lento, se a vida orgânica tivesse seu desenvolvimento

prejudicado, se parasse de evoluir ou se, de modo geral,

deixasse de cumprir seu papel. Devemos nos lembrar disso.

No raio da criação, o segmento “Terra-lua” tem exatamente

o mesmo potencial de desenvolvimento de cada um dos

galhos, mas esse crescimento não é garantido. Depende do

funcionamento harmonioso e correto de sua própria

estrutura orgânica. Se uma parte para de se desenvolver,

então tudo para.

Tudo o que pode ser dito sobre o raio da criação em geral

ou sobre o segmento específico “Terra-lua” é igualmente

válido no que diz respeito à vida orgânica da Terra. A vida

orgânica terrestre também é uma estrutura complexa, cujas

partes são mutuamente interdependentes, e seu

crescimento geral também só será possível se a “ponta do



galho” crescer. Há algumas partes em evolução e outras

que servem de sustento a elas. Nas partes em evolução, há

células evoluindo e outras que servem para sustentá-las. E,

em cada célula em evolução, há partes que evoluem e

outras que lhe servem de sustento. Mas sempre, e em tudo,

é preciso lembrar que a evolução nunca é garantida. Trata-

se apenas de um potencial, que pode parar em qualquer

lugar e a qualquer momento.

A parte da vida orgânica que evolui é a humanidade. A

humanidade também tem um componente evolutivo,

embora, por enquanto, consideremos a humanidade como

um todo. Se a humanidade não evolui, então a vida

orgânica para de evoluir, e isso, por sua vez, fará com que o

raio da criação pare de crescer. Assim que a humanidade

parar de evoluir, deixará de cumprir a função para a qual foi

criada; tornar-se-á inútil e poderá até ser destruída. Logo, o

fim da evolução pode significar o fim da vida humana.

Não há sinais externos que indiquem o período da

evolução planetária em que estamos ou se os requisitos da

lua e da Terra estão sendo atendidos pela vida orgânica.

Não temos como saber qual o estágio de evolução da

humanidade, mas devemos nos lembrar de que o número

de possibilidades é limitado. Entretanto, ao examinar a vida

humana segundo uma perspectiva histórica, muitos

concordam que a raça humana está andando em círculos.

Em um século destruímos tudo o que criamos no outro e,

qualquer que tenha sido o progresso tecnológico

conquistado em tempos atuais, ele se deu à custa de muitas

outras coisas que talvez fossem bem mais importantes.



Falando de modo geral, temos todas as razões para

acreditar que a humanidade chegou a um impasse em seu

desenvolvimento, a partir do qual há um caminho reto que

leva à degeneração e à queda. O impasse se dá quando o

aparecimento de qualquer coisa é contrabalançado

imediatamente por seu oposto, por exemplo quando a

libertação de uma situação provoca a servidão de outra.

Se nos lembrarmos da Lei das Oitavas, veremos que um

processo continuado não pode ser redirecionado em um

momento qualquer. Ele só pode ser alterado e posto em um

novo caminho em determinadas “encruzilhadas”, que

chamamos de “intervalos”. Entre um intervalo e outro, ele

não pode ser alterado. Ao mesmo tempo, se um processo

passa por um intervalo e nada acontece, se não há

mudança, então, a partir desse ponto, nada mais poderá ser

feito. O processo irá continuar como era, desenvolvendo-se

segundo leis mecânicas. Mesmo que as pessoas prevejam

que ele levará inevitavelmente à destruição, não poderão

fazer nada. Mais uma vez, a possibilidade de mudança só

existe nos pontos chamados “intervalos”.

Muitas pessoas consideram que a humanidade não está

evoluindo como deveria e inventam diversas teorias, as

quais, em sua opinião, deveriam transformar por completo a

vida humana. Uma pessoa inventa uma teoria, na mesma

hora outra inventa uma teoria que a contradiz, e ambas

esperam que todos acreditem nelas. Embora a vida siga seu

próprio curso naturalmente, continuamos a acreditar em

teorias, sempre imaginando que temos forças para realizar

mudanças. Todas essas teorias, é evidente, são fantásticas,



sobretudo porque ignoram o papel subordinado da

humanidade e da vida orgânica no processo cósmico.

Teorias intelectuais posicionam o homem no centro de tudo:

tudo existe para nós — o sol, as estrelas, a lua, a Terra.

Essas teorias ignoram por completo a insignificância do

homem — nossa trivialidade, nossa existência transiente.

Elas afirmam que, se uma pessoa quiser, ela tem o poder de

mudar toda a sua vida, que a condição humana pode ser

mudada à vontade. A crença em todas essas teorias e no

poder imaginário de realizar mudanças é que mantém a

humanidade em seu estado atual. Além disso, a maioria dos

ideais para o bem comum e a igualdade universal não só

não poderiam jamais ser realizados, como poderiam até

causar um desastre se o fossem. Na natureza, tudo tem seu

propósito, inclusive condições como desigualdade social e

sofrimento humano. A eliminação das desigualdades destrói

a possibilidade de evolução. A abolição do sofrimento

acabaria com diversas percepções pelas quais o homem

existe e impediria o “choque”, a única coisa que pode

mudar a situação.

O processo de evolução da humanidade é totalmente

análogo ao processo de evolução de cada indivíduo. E

começa do mesmo modo: um certo grupo de elementos vai

se tornando cada vez mais consciente. Esse grupo atrai

certos elementos, subordina outros e, lentamente, faz com

que todo o organismo atenda às suas metas, em vez de

apenas comer, beber e dormir. Isso é evolução, o único tipo

possível. Na humanidade como um todo, bem como em

cada indivíduo, tudo começa com a formação de um núcleo



consciente. Todas as forças mecânicas da vida trabalham

para impedir isso, assim como nossos próprios hábitos

mecânicos e nossas fraquezas trabalham no intuito de nos

impedir de nos lembrarmos de nós mesmos.



N

CÍRCULOS INTERNOS 

DA HUMANIDADE

o desenvolvimento da humanidade, há dois processos

diferentes, os quais podem ser chamados de

“involutivo” e “evolutivo”. Um processo involutivo começa

de modo consciente no Absoluto, mas, ao chegar à etapa

seguinte, já se tornou mecânico e, à medida que se

desenvolve, fica cada vez mais mecânico. Um processo

evolutivo, por sua vez, começa de forma semiconsciente e

vai se tornando cada vez mais consciente à medida que se

desenvolve. É importante estabelecer quando a evolução

começa e se ela tem prosseguimento. Considerando a

analogia entre humanidade e indivíduo, deveríamos ser

capazes de perceber se a humanidade está evoluindo.

Podemos dizer, por exemplo, que a vida humana é

governada por um grupo de pessoas conscientes? Bem, e

onde elas estão? Quem são? O que vemos é exatamente o

oposto, que a vida humana é, na verdade, governada por

aqueles que são menos conscientes. Podemos dizer que os

principais elementos da vida humana são os melhores?

Nada disso. Encontramos por toda parte a vulgaridade e a

estupidez. Podemos dizer que a vida humana ruma para a

unidade e a harmonia? Obviamente não. Tudo o que vemos



são novas divisões, novas animosidades, novos mal-

entendidos. Portanto, ao analisar o estado atual da

humanidade, nada sugere que estejamos evoluindo. Se

compararmos a humanidade a um único indivíduo, veremos

que a personalidade está se desenvolvendo à custa da

essência. O que é artificial, irreal e não é nosso cresce à

custa do que é natural, real e nosso. Junte-se a isso o

correspondente crescimento do automatismo em uma

cultura que exige comportamentos automáticos. Sem

dúvida, estamos perdendo a capacidade de independência

que já tivemos, tornando-nos autômatos, engrenagens em

uma máquina. Não há meio de dizer como isso vai acabar e

onde está a saída — ou se há um fim e uma saída. Apenas

uma coisa é certa: a humanidade está se tornando mais

escravizada a cada dia que passa. No entanto, trata-se de

uma escravidão voluntária; não precisamos de correntes.

Estamos gostando de nossa escravidão, até com orgulho

dela. E isso é o pior que pode acontecer com uma pessoa

que busca a libertação interior.

Como vimos, a evolução da humanidade só pode ocorrer

por meio da evolução de certo grupo, o qual, por sua vez,

irá influenciar o resto da humanidade. Podemos dizer que

existe esse grupo? Talvez, com base em certos sinais;

mesmo que exista, porém, temos de admitir que esse grupo

é bem pequeno e que, por isso, não será suficiente para

influenciar o resto da humanidade. Ou, sob outra

perspectiva, podemos dizer que, em seu estado atual, a

humanidade não é capaz de aceitar a orientação de um

grupo consciente. As pessoas adormecidas não conseguem



identificar as que estão despertas. Não podemos saber

quem são ou quantas são. A única maneira de descobrir é

nos tornarmos como elas, pois, como foi dito, ninguém

consegue enxergar acima do nível de sua própria existência.

Digamos que, se houvesse duzentas pessoas conscientes

que vissem a necessidade obrigatória e legítima de mudar o

resto da vida na Terra, elas poderiam fazê-lo. Atualmente,

entretanto, ou essas pessoas são pouco numerosas ou não

querem fazê-lo. Ou talvez ainda não tenha chegado o

momento, ou as outras pessoas estejam em um sono

profundo demais.

Isso nos leva à questão do esoterismo. A vida da

humanidade é governada por influências de duas fontes

diferentes: primeiro, as influências planetárias, as quais

atuam de forma totalmente mecânica e são recebidas tanto

pela humanidade em geral quanto pelos indivíduos, de

maneira involuntária e inconsciente; segundo, as influências

que provêm de círculos internos da humanidade, de cuja

existência e importância a grande maioria não tem mais

consciência do que do fato de estar sob a influência dos

planetas. A humanidade à qual pertencemos, isto é, a

humanidade histórica e pré-histórica conhecida como

civilização, constitui, na verdade, apenas o círculo externo

da humanidade, dentro do qual há vários círculos internos

que podemos visualizar como concêntricos, um dentro do

outro.

O círculo mais interno, chamado de “esotérico”, consiste

de pessoas que atingiram o mais alto potencial de

desenvolvimento humano, ou seja, cada uma possui o mais



elevado grau de individualidade, inclusive um “eu”

indivisível, todas as formas possíveis de consciência e de

conhecimento e uma vontade livre e independente. Para

elas, não é possível agir de maneira a contradizer seu

conhecimento ou ter conhecimentos que não se expressem

em suas ações. Ao mesmo tempo, não lhes é possível

discordar ou compreender a mesma coisa de formas

distintas. Portanto, tudo o que fazem está totalmente

coordenado entre elas e serve a uma meta comum, sem

qualquer compulsão, pois baseia-se em uma compreensão

comum e idêntica.

O círculo interno seguinte é chamado de “mesotérico”, ou

círculo intermediário, o qual inclui pessoas que possuem

todas as qualidades do círculo esotérico, exceto por seu

conhecimento cósmico, que é mais teórico. Diferentemente

do círculo esotérico, essas pessoas conhecem e

compreendem muitas coisas que não expressam em suas

ações. Conhecem mais do que aquilo que podem fazer.

Contudo, sua compreensão é tão precisa, e portanto a

mesma, quanto a das pessoas do círculo esotérico. Entre

elas não pode haver discórdia ou mal-entendidos. Cada uma

tem o mesmo conhecimento que as demais, e todas

compreendem as coisas do mesmo modo. Mas, como foi

dito, em comparação com o círculo esotérico, seu

conhecimento é um pouco mais teórico.

O terceiro círculo interno é chamado de “exotérico”, ou

círculo externo, pois se situa na periferia da parte interna da

humanidade. Embora seus membros possuam muito do que

os círculos esotérico e mesotérico tenham atingido, seu



conhecimento cósmico é mais filosófico, ou seja, mais

abstrato do que o do círculo mesotérico. O que o círculo

mesotérico calcula, o membro do círculo exotérico

contempla. Essas pessoas podem ter conhecimentos que

não se expressam em suas ações, mas não é possível terem

conhecimentos diferentes. O que uma compreende, todas

compreendem.

Em geral, na literatura que trata do esoterismo, a

humanidade se divide em dois círculos, o “exotérico” e o

“esotérico”, e o primeiro é equiparado com a vida humana

normal. Porém, o verdadeiro “círculo exotérico” já é algo

que, do modo como estamos, situa-se bem longe e bem

acima de nós. Para o homem comum, esse círculo já é

“esotérico”.

O “círculo externo” é o círculo da humanidade mecânica à

qual pertencemos, a única que conhecemos. Sua

característica primária é a falta de compreensão comum

entre seus membros. Cada um entende as coisas à sua

maneira, todos de forma diferente. Por isso, às vezes ele é

chamado de círculo da “confusão das línguas”, isto é, o

círculo no qual cada um fala sua própria língua, no qual

ninguém compreende e sequer tenta ser compreendido

pelos demais. A compreensão mútua é impossível fora de

momentos excepcionais ou de questões insignificantes e,

mesmo assim, apenas nos limites da existência específica.

Se uma pessoa percebe essa falta generalizada de

compreensão e procura ser compreendida, isso significa que

ela tem a tendência inconsciente de participar do círculo

interno.



A possibilidade de compreensão depende de a pessoa

adentrar o verdadeiro círculo exotérico, onde a

compreensão começa. Ao imaginarmos a humanidade na

forma de quatro círculos concêntricos, podemos imaginar

quatro portais na circunferência do terceiro círculo interno,

ou seja, do círculo exotérico, por meio dos quais as pessoas

do círculo mecânico externo podem entrar. Os quatro

portais correspondem aos quatro caminhos vistos

anteriormente: o caminho do faquir para o homem número

um, o caminho do monge para o homem número dois, o

caminho do yogue para o homem número três e o Quarto

Caminho para os que não podem seguir nenhum dos outros.

A diferença fundamental entre os caminhos é que os três

primeiros estão ligados a formas permanentes, as quais

existiram quase sem mudança alguma por longos períodos

da história. Esses três caminhos tradicionais são caminhos

permanentes dentro dos limites de nosso período histórico,

com instituições baseadas na religião. Há dois ou três mil

anos, havia outros caminhos, e os que existem hoje

estavam muito mais próximos uns dos outros. O Quarto

Caminho difere dos caminhos tradicionais antigos e dos

existentes porque nunca foi fixo ou permanente. Ele não

tem formas ou instituições específicas e aparece e

desaparece segundo suas próprias leis, as quais não

compreendemos.

Pode haver escolas esotéricas em alguns países do

Oriente, mas é difícil identificá-las, porque elas se parecem

com qualquer outro mosteiro ou templo comum.

Geralmente, os mosteiros tibetanos são construídos na



forma de quatro pátios concêntricos divididos por muros

altos. Os templos indianos, especialmente no sul, são

construídos de acordo com o mesmo plano, mas na forma

de quadrados contidos uns dentro dos outros. Normalmente,

os peregrinos têm acesso ao primeiro pátio externo, assim

como, em ocasiões excepcionais, os seguidores de outras

religiões e os europeus. O segundo pátio é restrito a

pessoas de determinada casta ou aos que têm uma

permissão especial. O terceiro pátio é apenas para pessoas

associadas ao templo, e o quarto é exclusivo para brâmanes

e sacerdotes. Esse tipo de estrutura, que, com pequenas

variações, é encontrado por toda parte, permite que as

escolas esotéricas existam sem serem percebidas. Apenas

um entre dezenas de mosteiros é, na verdade, uma escola

esotérica. Mas como identificá-la? Se qualquer um de nós

conseguisse entrar, teria acesso apenas ao primeiro pátio.

Somente os alunos podem entrar no segundo pátio, mas

não saberíamos disso e nos diriam que o acesso é restrito a

uma casta especial. Quanto ao terceiro e ao quarto pátio,

nem sequer saberíamos de sua existência. Poderíamos

viajar até qualquer templo que desejássemos e

encontraríamos a mesma ordem. É impossível distinguir um

mosteiro ou templo esotérico de outro comum, a menos que

alguém nos diga qual é qual.



A

RELIGIÃO IMPLICA “FAZER”

religião é um conceito relativo que depende da existência

de cada ser humano. A religião de uma pessoa talvez não

seja adequada a outra. Existe a religião do homem número

um, a qual consiste em ritos, em formas externas e na

pompa e no esplendor da cerimônia, ou, pelo contrário, em

um caráter triste, cruel e selvagem. Há a religião do homem

número dois, que é de fé, amor, adoração e inspiração, em

geral transformada na perseguição e na opressão dos

“infiéis” e “hereges”. Existe a religião do homem número

três, um sistema de crenças intelectuais baseado em

dedução lógica, reflexão e minuciosa interpretação. As

religiões dessas três categorias são as únicas que

conhecemos. As religiões do homem número quatro, do

número cinco e superiores são de natureza totalmente

diferente, e não poderemos conhecê-las enquanto formos o

que somos. Podemos apenas aceitar que a religião de uma

pessoa de um nível de existência não é adequada a uma

pessoa de outro nível.

Tomando o cristianismo como exemplo, podemos

identificar as categorias de maneira mais específica.

Podemos falar do cristianismo número um, que é o

paganismo sob o disfarce do cristianismo. O cristianismo

número dois é uma religião emotiva, a qual pode ser ou



muito pura, mas sem força, ou propensa a derramamentos

de sangue e ao horror das guerras religiosas e da Inquisição.

O cristianismo número três, assim como as diversas formas

do protestantismo, baseia-se em dialética e argumentações,

em teorias. Depois há o cristianismo número quatro, do qual

os homens de número um, dois e três não têm a menor

ideia. Na verdade, os cristianismos de número um, dois ou

três podem ser considerados como nada mais do que

imitações superficiais. Apenas o homem número quatro se

esforça de fato para ser cristão, e apenas o homem número

cinco pode ser mesmo cristão, ou seja, ter a existência de

um cristão que vive segundo os preceitos de Cristo.

Toda religião real, criada para uma finalidade específica,

consiste em duas partes. A primeira ensina o que deve ser

feito, a segunda ensina como fazê-lo. Como a primeira parte

costuma ser de conhecimento comum, ela se transforma de

modo gradual e se desvia do ensinamento original. A

segunda parte, porém, é preservada secretamente em

escolas especiais, e isso permite a seus seguidores

retificarem o que foi distorcido e restaurarem o que foi

esquecido. Sem essa segunda parte, não haveria o

conhecimento da religião verdadeira, ou ele seria, na

melhor hipótese, incompleto e subjetivo. A meta de todas as

religiões é descobrir como “fazer”, o que envolve as leis da

vida. Para o homem, existe o que é “feito”, ou seja,

“mecânico”, e existe o “fazer”, que é mágico. Na vida, tudo

se move, seja na evolução, seja na involução, seja para

cima, seja para baixo. O movimento não segue uma linha

reta, mas se dá simultaneamente em uma direção dupla,



dando a volta ao redor de si mesmo e terminando perto do

centro de gravidade mais próximo. Essa é a lei da queda,

em geral chamada de lei do movimento. Essas leis

universais eram conhecidas na antiguidade, segundo

confirmam eventos históricos que não poderiam ter ocorrido

sem esse conhecimento. Desde a mais remota antiguidade,

as pessoas sabiam usar e controlar essas leis da Natureza.

Esse direcionamento de leis mecânicas pelo homem é

magia e inclui não apenas a transformação de substâncias

na direção desejada, como a resistência ou a oposição a

certas influências mecânicas baseadas nas mesmas leis. As

pessoas que conhecem essas leis universais e sabem usá-

las são magos. Cristo também era um mago, um homem de

Conhecimento. Ele não era Deus; ou melhor, era Deus, mas

em certo nível.

Desenvolver nossa alma, cumprir nosso destino mais

elevado, é a meta de todas as religiões e escolas. Cada

religião tem seu caminho especial, mas a meta é a mesma.

Vamos imaginar o homem como uma casa com quatro

cômodos. O primeiro é nosso corpo físico, que corresponde

à carruagem na analogia que vimos antes. O segundo

cômodo é o centro do sentimento, ou o cavalo. O terceiro é

o centro do pensamento, ou o condutor, e o quarto cômodo

é o mestre. Toda religião entende que o mestre não está

aqui e procura encontrá-lo. Mas o mestre aparece apenas

quando a casa toda está mobiliada, quando todos os

cômodos estão mobiliados. Cada um o faz à sua maneira.

Se a pessoa não é rica, mobilia cada cômodo

separadamente, pouco a pouco. Mas, para mobiliar o quarto



cômodo, antes é preciso mobiliar os outros três. Os

caminhos do faquir, do monge e do yogue diferem segundo

a ordem em que os três cômodos são mobiliados, mas todos

precisam chegar ao mesmo objetivo — como ir à

“Filadélfia”. Essa é a meta básica de todas as religiões. Cada

religião segue uma rota especial, com preparações

especiais. O homem é três pessoas com línguas, desejos,

desenvolvimento e formação diferentes. Mas todas as

nossas funções precisam ser coordenadas e todas as nossas

partes devem ser desenvolvidas. Depois da “Filadélfia”, a

estrada é uma só, e todas são a mesma. Podemos começar

como cristãos, budistas, muçulmanos, mas só existe uma

religião. Podemos começar em um centro, mas depois os

outros também precisam ser desenvolvidos. Depois da

“Filadélfia”, há um mestre no comando, o qual pensa por

todos, organiza tudo e faz com que as coisas estejam

certas.



M

CRISTIANISMO ESOTÉRICO

etade das pessoas do mundo é cristã, a outra metade

tem outras religiões. Na minha opinião, como homem

sensato, isso não faz diferença — as religiões da outra

metade são as mesmas. Portanto, podemos dizer que o

mundo todo é cristão, que a diferença está apenas no

nome. E o mundo tem sido cristão não apenas em nossa

época, mas há milhares de anos. Existem cristãos desde

muito antes do advento do cristianismo.

De modo geral, nosso conhecimento acerca do

cristianismo e da forma de veneração cristã é muito

limitado. Não conhecemos quase nada sobre a história e a

origem de uma série de coisas. Por exemplo, qual foi a fonte

da igreja, da ideia de um templo no qual os fiéis se reúnem

no intuito de assistir aos cultos e participar de ritos

especiais? Muitos nem pensam nisso ou presumem que as

formas externas do serviço religioso, como os ritos e os

cânticos, foram inventadas pelos fundadores da igreja ou

adotadas em parte de religiões pagãs greco-romanas e em

parte dos hebreus. Mas nada disso é verdade. A origem da

igreja cristã, quer dizer, do templo cristão, é muito mais

interessante. Para começar, a forma adotada para a igreja e

a liturgia nos primeiros séculos do cristianismo não poderia

ter sido tomada por empréstimo de cultos greco-romanos ou



da religião hebraica, porque não existia nada disso nessas

tradições. A sinagoga, ou Templo Sagrado dos judeus, e os

templos gregos e romanos dedicados a diversos deuses

eram bem diferentes da igreja cristã que apareceu nos dois

primeiros séculos. Na verdade, a igreja cristã é uma escola,

embora isso tenha sido esquecido há muito tempo. Imagine

uma escola na qual os professores dão palestras e

demonstrações explicativas sem sequer saber que é isso

que estão fazendo, na qual os alunos ou os visitantes

pensam que essas palestras e demonstrações não são nada

mais do que cerimônias e rituais. Essa é a igreja cristã de

nossa época.

Nem a igreja cristã nem sua forma de adoração foram

inventadas pelos fundadores da religião. Tudo foi adotado, já

pronto, do Egito, embora não do Egito histórico, com o qual

estamos familiarizados, mas de um que não conhecemos.

Esse Egito ocupou o mesmo lugar, mas existiu muito antes.

Apenas alguns remanescentes dele sobreviveram aos

tempos históricos e foram tão bem preservados em segredo

que nem sabemos onde encontrá-los. Dizer que esse Egito

pré-histórico era cristão muitos milhares de anos antes do

nascimento de Cristo é admitir que sua religião baseava-se

nos mesmos princípios e ideias que constituem o verdadeiro

cristianismo. Eram “escolas de repetição” especiais, nas

quais, em certos dias e, em algumas delas, todos os dias,

provavelmente, um recital público apresentava de forma

condensada todo o curso de ciência que podia ser aprendido

naquela escola. Às vezes, esse recital durava uma semana

ou mesmo um mês. Graças a essas repetições, os que



assistiam ao curso podiam manter uma conexão duradoura

com a escola e reter na memória tudo o que haviam

aprendido. Às vezes, percorriam grandes distâncias apenas

para assistir a uma repetição e, quando iam embora,

sentiam que a relação com a escola fora renovada. Em

certos dias especiais de cada ano, os recitais eram

particularmente completos e realizados com grande

solenidade, e esses dias recebiam um significado simbólico.

Esses “dias de repetição” serviram de modelo para a igreja

cristã. Com efeito, a forma assumida pela liturgia cristã

representa, quase em sua totalidade, o curso condensado

da ciência que trata do universo e do homem. Todas as

preces, os hinos e as respostas tinham significado próprio

nessa repetição, assim como os feriados e símbolos

religiosos, embora esse significado tenha sido esquecido há

muito tempo.

Na prática do cristianismo, a pessoa precisa aprender a

rezar, assim como precisa aprender tudo o mais. A prece

pode ser produtiva caso ela saiba rezar e se concentrar de

modo apropriado. Mas é preciso que se entenda que há

diversos tipos de prece, os quais produzem resultados

diferentes. Quando falamos de preces e de como elas

podem ser produtivas, em geral temos apenas um tipo em

mente, a petição, a prece por alguma coisa, ou presumimos

que a petição possa fazer parte de todos os tipos de prece.

Mas não é o caso. Muitas preces não têm nenhuma relação

com pedidos. Essas são preces antigas, muitas delas mais

antigas do que o cristianismo. São, por assim dizer,

recapitulações. Ao repeti-las em silêncio ou em voz alta, a



pessoa procura vivenciar, mental e emocionalmente, tudo o

que está contido nelas. E é sempre possível criar novas

preces pessoais. Se, por exemplo, a pessoa disser “Eu quero

ser séria”, o mais importante é a maneira de dizê-lo. Ela

pode repetir isso para si mesma dez mil vezes por dia, mas,

se ficar pensando no tempo que falta para acabar e no que

vai ter para o jantar, então não estará rezando, apenas se

iludindo.

As mesmas palavras, porém, podem se tornar uma prece

se recitadas de certa maneira: ao dizer “eu”, a pessoa tenta

ao mesmo tempo pensar em tudo que conhece sobre esse

“eu”. Não existe um único “eu”, mas uma multidão de “eus”

mesquinhos, os quais gritam e brigam uns com os outros. A

pessoa quer ser um “eu” — o mestre na alegoria da

carruagem, do cavalo e do condutor. Ao dizer “quero”,

pensa no que significa dizer “eu quero”. Ela é capaz de

querer? Ela tem desejos e aversões o tempo todo, mas que

não são dela — “isso quer” ou “isso não quer”. Portanto, ela

tenta se opor a esses dois impulsos com seu próprio “eu

quero” conectado às metas do trabalho consigo mesma, ou

seja, a fim de introduzir a terceira força na combinação

habitual das duas forças. Ao dizer “ser”, a pessoa pensa no

que significa “ser”, no que significa “existir”. Há a

existência do homem mecânico, na qual tudo está “feito”, e

a existência daquele que pode “fazer”. Além disso, é

possível “ser” de maneiras diferentes. O que a pessoa que

reza quer não é apenas “ser” no sentido de “existir”, mas

no sentido de atingir determinado grau de unidade em si

mesma. Assim, a palavra “ser” assume novo peso e



significado. Finalmente, ao dizer “séria”, a pessoa pensa no

que significa ser séria com relação a atingir a liberdade

interior. A forma de responder é muito importante. Se ela

compreende o significado disso, se define isso corretamente

e sente que merece mesmo isso, então sua prece pode ser

produtiva, por torná-la mais forte em sua decisão. A pessoa

irá perceber melhor quando não estiver sendo séria na vida

e irá se esforçar mais no intuito de superar essa tendência,

tornando-se realmente mais séria.

Dessa mesma maneira, a pessoa pode recitar como prece

as palavras “Eu quero me lembrar de mim mesma”. O que

significa “lembrar”? A pessoa precisa pensar na memória e

fica atônita ao perceber que se lembra de poucas coisas,

que se esquece com frequência do que decidiu, do que viu,

do que sabe. Sua vida poderia ser muito diferente caso ela

se lembrasse. Tudo que é ruim vem dessa incapacidade de

se lembrar. Ao dizer “de mim mesma”, mais uma vez volta-

se para si mesma. De que “mim mesma” ela quer se

lembrar? Chega a valer a pena lembrar-se de todo seu eu?

Como ela pode distinguir os aspectos de que quer se

lembrar? Esses pensamentos levam à ideia do trabalho pelo

autoconhecimento e de como realizá-lo com seriedade.

Na liturgia cristã, há muitas preces parecidas com essa,

voltadas à reflexão sobre cada palavra. Mas elas perdem

todo o sentido quando repetidas ou entoadas de maneira

mecânica. Veja, por exemplo, a prece diária “Senhor, tenha

piedade!”. O que significa isso? Ao recitar essa prece, a

pessoa faz um apelo a Deus. Portanto, deve pensar um

pouco nisso, perguntando-se o que é Deus e o que ela é. Ela



está pedindo a Deus que se apiede dela, mas, para isso,

primeiro Deus precisa ter consciência dela, precisa percebê-

la. Ela é digna de sua atenção? Se é, o que há nela que

pode merecer a atenção de alguém? E quem, portanto,

deve prestar atenção nela? A resposta é “o próprio Deus”, e

assim por diante. Como se vê, todos esses pensamentos e

muitos outros devem ocorrer à pessoa sempre que ela

murmura essa prece simples. E são exatamente esses

pensamentos que podem fazer por ela o que ela pede a

Deus para fazer. Mas que resultado a pessoa pode esperar

se sua prece consiste apenas em dizer “Senhor, tenha

piedade! Senhor, tenha piedade! Senhor, tenha piedade!”

repetidas vezes, como um papagaio? Sabemos muito bem

que isso não lhe trará benefício algum.

Há alguma coisa muito errada na base de nossa atitude

normal com relação à religião. Precisamos entender que,

como já vimos, a religião consiste em “fazer”. A pessoa não

apenas pensa sua religião ou a sente. A menos que vivamos

a religião em sua extensão mais ampla, ela não será religião

— será apenas filosofia, ou talvez mera fantasia. Gostemos

ou não, demonstramos nossa atitude pela religião por meio

de nossas ações e apenas por nossas ações. Logo, se

nossas ações se opõem às exigidas por nossa religião, não

temos o direito de afirmar que pertencemos a essa religião.

A grande maioria das pessoas que se denominam cristãs

não só deixa de obedecer aos preceitos de sua religião

como, na verdade, nem se lembram de que deveriam

obedecê-los. O cristianismo proíbe o assassinato, mas uma

das características dominantes do progresso humano é



nossa técnica belicosa, a técnica para matar as pessoas.

Como podemos nos chamar de cristãos?

Ninguém que não leve a termo os preceitos de Cristo tem

o direito de se autodenominar cristão. Poderemos dizer que

desejamos ser cristãos se tentarmos levá-los a cabo. Mas se

os ignorarmos ou fizermos pouco deles, ou criarmos nossos

próprios preceitos, ou simplesmente nos esquecermos

deles, não teremos direito algum de nos audenominarmos

cristãos. A guerra é o exemplo mais marcante, mas o resto

da vida humana é exatamente igual. Nós nos

autodenominamos cristãos, mas não percebemos que não

queremos de fato ser cristãos. E, mesmo se quiséssemos,

isso não bastaria. Para ser cristão, é preciso não só desejar

como ser capaz de ser cristão.

A fim de sermos cristãos, precisamos ser, isto é, sermos

senhores de nós mesmos. Se não somos nossos próprios

senhores, não podemos ser cristãos. Somos apenas

máquinas, autômatos, e máquinas não podem ser cristãs.

Um automóvel pode ser cristão? Ele é apenas uma máquina

que funciona de forma mecânica, sem capacidade de ser

responsável. Ser cristão significa ser responsável. Essa

possibilidade só ocorre quando a pessoa deixa de ser

máquina, pelo menos em parte, quando começa de fato, e

não apenas em palavras, a desejar ser cristã.

O cristianismo diz que devemos amar o próximo, que

devemos amar todas as pessoas. Mas isso é impossível. Ao

mesmo tempo, é verdade que é necessário amar. Para que

isso aconteça, primeiro a pessoa precisa ser capaz. Apenas

assim poderá amar. Infelizmente, com o tempo os



seguidores adotaram o ideal do que é preciso fazer — amar

— e perderam de vista a pré-condição: a capacidade de

“fazer”, a religião que precisa preceder isso. É claro que,

para Deus, seria tolice exigir do homem o que ele não pode

dar, e não é desse jeito. Faz pouco tempo que as pessoas se

esqueceram da pré-condição. E é só porque perderam a

capacidade que agora isso é impossível. Perguntemo-nos,

de forma simples e aberta, se podemos amar todas as

pessoas. Se tivermos bebido uma xícara de café, amamos.

Se não, não amamos. Como podemos chamar isso de

cristianismo?

No passado, nem todas as pessoas eram chamadas de

cristãs. Alguns membros da mesma família eram chamados

de cristãos, outros de pré-cristãos e outros de não cristãos.

Portanto, em uma mesma família podia haver o primeiro, o

segundo e o terceiro. Agora, porém, todos se

autodenominam cristãos sem qualquer justificativa. Cristão

é aquele capaz de cumprir os Mandamentos, capaz de fazer

o que é exigido de um cristão, tanto na mente quanto na

essência. A pessoa que, em sua mente, deseja fazer tudo

que é exigido de um cristão mas que só pode fazê-lo com

sua mente e não com sua essência é chamada de pré-cristã.

E a que não pode fazer nada, nem mesmo com sua mente,

é chamada de não cristã.



V

�

A META DA RELIGIÃO



H

DESPERTAR

á um livro de aforismos que nunca foi e provavelmente

nunca será publicado. Esse livro diz: “O homem pode

nascer, mas para nascer precisa morrer antes, e para

morrer, antes precisa despertar”. Outro trecho diz: “Quando

o homem desperta, pode morrer. Quando morre, pode

nascer”. O que isso significa?

“Despertar”, “morrer”, “nascer” representam três estágios

sucessivos de um processo. Volta e meia, encontramos nos

Evangelhos referências à possibilidade de “nascer”. São

feitas diversas referências à necessidade de “morrer” e

muitas à necessidade de “despertar” ou de nos mantermos

despertos, como “Vigiai, pois, porque não sabeis o dia nem

a hora...”. Mas essas três possibilidades — despertar ou não

dormir, morrer e nascer — nunca são apresentadas como

conceitos correlacionados, apesar de seu relacionamento

ser o ponto mais importante.

“Nascer” está relacionado ao primeiro estágio do

crescimento da essência, o começo da formação da

individualidade e o surgimento de um “eu” unificado e

indivisível. Mas, a fim de poder perceber ou mesmo

começar a perceber isso, a pessoa precisa morrer no

sentido de se tornar livre de uma miríade de apegos e de

identificações mesquinhas que a mantém no lugar em que



ela está. Estamos apegados a tudo na vida — à nossa

imaginação, à nossa estupidez e, talvez mais do que

qualquer outra coisa, ao nosso sofrimento. Precisamos nos

libertar desse apego às coisas, dessa identificação com as

coisas, que mantém vivos milhares de “eus” inúteis em nós.

Esses “eus” precisam morrer a fim de que um “eu” maior

possa nascer. Mas como? Eles não querem morrer.

É aí que entra em cena a possibilidade do despertar, isto

é, do despertar para nossa insignificância. Despertar

significa perceber nossa total e absoluta mecanicidade e

nosso desamparo. E não basta perceber isso de modo

intelectual. Precisamos ver isso nos fatos evidentes, simples

e concretos, em nossa própria vida. Quando começamos a

nos conhecer um pouco melhor, vemos muitas coisas que

nos horrorizam. Ao vermos algo que nos choca, nossa

primeira reação é mudar aquilo, livrarmo-nos daquilo. Por

mais que tentemos, por mais que nos esforcemos, sempre

fracassamos, e tudo permanece como está. Então

percebemos nossa impotência, nosso desamparo, nossa

insignificância. Ou, novamente, quando começamos a nos

conhecer, vemos que não temos nada que nos pertença de

fato. Vemos que o que considerávamos nosso — nossas

posições, nossos pensamentos, convicções, gostos, hábitos,

até nossos defeitos e vícios — não nos pertence. Tudo isso

foi formado mediante imitação ou tomado de empréstimo,

já pronto, de outra pessoa. Ao percebermos isso, podemos

sentir nossa insignificância. E, ao sentir nossa

insignificância, devemos nos ver como realmente somos,



não apenas por um momento, mas constantemente, sem

nunca nos esquecermos.

A percepção contínua de nossa insignificância e de nosso

desamparo irá acabar nos dando a coragem de “morrer” —

não apenas mentalmente, mas de fato — por meio da

renúncia permanente a esses aspectos em nós mesmos, os

quais são obstáculos ou não são necessários para nosso

crescimento interior. Esses obstáculos são, em primeiro

lugar, nossos “falsos eus” e, depois, todas as ideias

fantásticas sobre nossa “individualidade”, “vontade”,

“consciência”, “capacidade de fazer”, bem como nossos

poderes, iniciativas, determinação, e assim por diante.

Porém, a fim de podermos nos conscientizar

permanentemente de alguma coisa, precisamos vê-la antes,

mesmo que apenas por um instante. Qualquer poder e

capacidade de percepção recém-adquiridos aparecem

sempre da mesma maneira básica. No começo, aparecem

em flashes, em momentos raros e breves, depois com mais

frequência e por mais tempo e, finalmente, após muito

tempo e esforço, tornam-se permanentes. Isso também se

aplica ao despertar. É impossível despertar de modo pleno

de uma só vez. Primeiro precisamos despertar por breves

momentos, um ou dois momentos de vez em quando.

Todavia, após ter feito certo esforço, superado certos

obstáculos e tomado uma decisão irrevogável, precisamos

morrer de uma vez e para sempre. Isso seria muito difícil ou

mesmo impossível caso não fosse precedido por um

processo gradual de despertar.



Há, no entanto, mil coisas que nos impedem de despertar,

que nos mantêm sob o poder de nossos sonhos. No intuito

de agirmos de modo consciente e despertarmos,

precisamos conhecer a natureza das forças que nos

mantêm em estado de sono. Precisamos compreender que o

sono em que existimos não é um sono comum, mas uma

espécie de hipnose, um estado hipnótico mantido e

reforçado continuamente. Poderíamos pensar que há forças

que se aproveitam do fato de estarmos em um estado

hipnótico, mantendo-nos nele e impedindo-nos de vermos a

verdade e de compreendermos nossa posição.

Existe uma parábola oriental sobre um mago rico que

tinha muitas ovelhas. Ele também era muito sovina e se

recusava a contratar pastores ou a pagar por uma cerca ao

redor de seus pastos. Por isso, volta e meia as ovelhas

vagavam pela floresta e caíam em ravinas. E, sobretudo,

fugiam, pois sabiam que o mago queria seu couro e sua

carne, e elas não queriam isso.

Por fim, o mago encontrou uma solução: hipnotizou as

ovelhas. Primeiro, fez com que pensassem que eram

imortais e que nada lhes aconteceria quando tirassem sua

pele, mas que isso seria muito bom para elas e que elas

gostariam disso. Segundo, sugeriu que ele era um “Bom

Mestre”, que gostava tanto de seu rebanho que faria

qualquer coisa neste mundo por elas. Terceiro, sugeriu que,

se algo fosse acontecer com elas, não seria naquele

momento, ou não naquele dia pelo menos, e que por isso

elas não tinham motivo para pensar a respeito. Finalmente,

o mago fez com que seu rebanho pensasse que não eram



nem mesmo ovelhas. A algumas, sugeriu que eram leões,

elefantes ou águias; a outras, que eram homens e, a outras,

que eram magos. Depois disso, ele nunca mais precisou se

preocupar com suas ovelhas. Elas não fugiram, ficaram

esperando pacientemente pelo dia em que o mago

precisaria de sua pele e de sua carne.

Essa parábola é uma excelente ilustração da posição do

homem. Se pudéssemos ver e compreender de fato o horror

de nossa verdadeira situação, não seríamos capazes de

suportá-la nem por um segundo. Começaríamos

imediatamente a tentar encontrar um modo de escapar e

logo o encontraríamos, pois existe uma saída. A única razão

pela qual não a enxergamos é que estamos hipnotizados.

“Despertar”, para o homem, significa “acordar da hipnose”.

Logo, isso é possível, mas, ao mesmo tempo, difícil. Não há

motivo orgânico para estarmos adormecidos. Podemos

despertar, pelo menos na teoria. Na prática, porém, isso é

quase impossível. Assim que despertamos por um momento

e abrimos os olhos, todas as forças que nos fizeram

adormecer ficam dez vezes mais poderosas. No mesmo

instante voltamos a dormir, sempre sonhando que estamos

acordando ou que estamos despertos.

No sono comum, às vezes acontece de querermos

despertar sem conseguir. Às vezes pensamos estar

acordados, mas ainda estamos dormindo, e isso pode

acontecer várias vezes até conseguirmos despertar de fato.

No sono comum, porém, após despertarmos, nos vemos em

um estado diferente. Não é o caso do sono hipnótico. Não

há maneira precisa de dizer se despertamos mesmo, pelo



menos no começo. Não podemos nos beliscar a fim de ter

certeza de que não estamos dormindo. E se, Deus nos livre,

alguém tiver ouvido falar de alguma maneira de descobrir

se estamos dormindo, nossa fantasia a transformará em

sonho na mesma hora.



A

DESILUSÃO

fim de percorrer o Quarto Caminho, antes devemos nos

preparar um pouco, preparar a bagagem. Precisamos

saber o que podemos encontrar nos canais comuns sobre

conceitos como esoterismo e conhecimentos ocultos, sobre

o potencial de evolução interior do homem, e assim por

diante. Essas ideias já precisam ser familiares para que

possamos falar sobre elas. Também ajuda ter pelo menos

algum conhecimento de ciência, filosofia e religião, embora

o apego a formas religiosas sem a compreensão de sua

essência acabe atrapalhando. Se conhecermos pouco, se

tivermos lido e pensado pouco, será difícil falar de ideias.

Deve ser dito que existe uma regra geral para todos. No

intuito de tratar com seriedade do Quarto Caminho,

precisamos de desilusão, primeiro com nós mesmos — ou

seja, com nossas habilidades — e, depois, com todos os

velhos caminhos. Não poderemos perceber o que esse

ensinamento tem de mais valioso se não estivermos

desiludidos com nossos próprios esforços e com o fato de

nossa busca estar sendo infrutífera. O cientista deve estar

desiludido com sua ciência, o religioso com sua religião, o

filósofo com a filosofia, e assim por diante. Mas devemos

compreender o que isso significa. Dizer, por exemplo, que o

religioso deve se desiludir com a religião não significa que



ele deva perder a fé. Significa que deva se “desiludir”

apenas com a instrução e a metodologia, ao perceber que a

instrução religiosa não é suficiente para ele e que não vai

levá-lo a parte alguma. Todo ensinamento religioso consiste

em duas partes: a visível e a oculta. Desiludir-se com a

religião significa desiludir-se com o visível e sentir, ao

mesmo tempo, a necessidade de descobrir e de conhecer a

parte oculta. Desiludir-se com a ciência não significa perder

o interesse na busca do conhecimento. Significa convencer-

se de que o método científico, tal como é entendido, não só

tem utilidade limitada como costuma levar a teorias

absurdas e autocontraditórias e, ao se convencer disso,

começar a procurar um método melhor. Desapontar-se com

a filosofia significa estar convencido de que a filosofia

comum é apenas — como diz um provérbio russo — passar

de um copo vazio para outro e aceitar que nem sequer

sabemos o que a filosofia significa, embora a verdadeira

filosofia possa e deva existir.

Não importa o que costumávamos fazer antes, não

importa o que costumava atrair nosso interesse antes;

apenas quando chegarmos a esse estado de desilusão é que

estaremos prontos para adentrar o Quarto Caminho. Se

ainda acreditamos que nosso velho caminho pode nos levar

a algum lugar, ou que ainda não experimentamos todos os

caminhos, ou ainda se pensamos que seremos capazes de

encontrar ou de fazer alguma coisa por conta própria, isso

significa que não estamos prontos para a tarefa. Contudo,

isso não significa que o Quarto Caminho exige que

abdiquemos a tudo o que estamos acostumados a fazer.



Isso é totalmente desnecessário. Em geral, é até melhor que

a pessoa continue a ser como sempre foi. Mas deve

perceber que isso é apenas uma tarefa, ou um hábito, ou

uma necessidade.

Não há e não pode haver qualquer escolha das pessoas

que entram em contato com os caminhos, inclusive o

Quarto Caminho. Em outras palavras, ninguém nos

seleciona. Nós nos selecionamos, em parte por acaso, em

parte porque temos certa fome. Quem não tem essa fome

não pode receber ajuda do acaso. E quem tem muita fome

às vezes pode topar com o começo do caminho, apesar de

uma série de circunstâncias desfavoráveis. Mas, além da

fome, a pessoa já deve ter adquirido certo conhecimento, o

qual lhe permitirá discernir o caminho. Digamos, por

exemplo, que um homem educado, que nada conhece sobre

religião, entre em contato com um caminho religioso em

potencial. Ele não verá nada e não entenderá nada,

interpretando-o como uma tolice ou uma superstição,

embora, ao mesmo tempo, possa ter muita fome

intelectual. Isso também se aplica a alguém que nunca

ouviu falar das práticas de yoga, do desenvolvimento da

consciência, e assim por diante. Se essa pessoa entrar em

contato com um dos caminhos do yoga, o que ouvir não

terá sentido para ela, será algo morto.

O Quarto Caminho é mais difícil ainda. A fim de discernir e

valorizar de modo correto o Quarto Caminho, devemos ter

pensado e sentido e já devemos ter passado, na verdade,

pela desilusão com muitas coisas. Talvez não tenhamos

trilhado os caminhos do faquir, do monge e do yogue, mas



pelo menos deveríamos conhecê-los, avaliá-los e ter

decidido que não são para nós. Não é necessário levar isso

ao pé da letra nem termos avaliado e rejeitado os outros

caminhos, mas os resultados dessa desilusão precisam

estar em nós, a fim de nos ajudar a identificar o Quarto

Caminho. Do contrário, poderemos estar do lado dele sem

sequer percebê-lo.

Tudo se resume a estarmos prontos para sacrificar nossa

liberdade autocentrada. Todos nós lutamos, consciente e

inconscientemente, pela liberdade, ou melhor, pelo que

imaginamos que seja liberdade. E é isso que, mais do que

qualquer outra coisa, nos impede de conquistar a

verdadeira liberdade. Porém, uma pessoa capaz de realizar

qualquer coisa, mais cedo ou mais tarde percebe que sua

liberdade é uma ilusão que precisa ser sacrificada. Então,

aceitamos voluntariamente condições que não

determinamos — sem medo de perder qualquer coisa, pois

sabemos que não temos nada a perder. Desse modo,

conquistamos tudo. Tudo que era real em nosso

entendimento, em nossas propensões, em nossos gostos e

desejos, tudo volta para nós, não só com novas coisas, que

antes não poderíamos ter, como também com a sensação

de unidade e de vontade interior. E, se quisermos resultados

reais, devemos aceitar isso não apenas externa, como

internamente. Para tanto, é preciso uma boa dose de

determinação, e isso, por sua vez, exige a compreensão

profunda de que não há outro caminho, de que nada

podemos fazer sozinhos, mas que, mesmo assim, é preciso

fazer alguma coisa. E não há nada pior do que começar a



trabalhar consigo mesmo para depois ter de desistir e

encontrar-se sem nada; seria bem melhor não ter nem

começado. E para não ter de começar em vão, ou não correr

o risco de se enganar, precisamos testar várias vezes a

nossa determinação. O mais importante é determinar até

que ponto estamos dispostos a ir, o que estamos dispostos

a sacrificar. Quando nos confrontamos com essa questão, a

resposta mais fácil é “tudo”. O fato, porém, é que ninguém

pode sacrificar tudo e que isso nunca pode ser exigido de

nós. Devemos definir exatamente o que estamos dispostos

a sacrificar, sem fazer barganhas posteriores. Do contrário,

estaremos na posição do lobo nesta fábula armênia:

 

Era uma vez um lobo que havia trucidado muitas ovelhas

e deixado muita gente aos prantos. Um dia, por um

motivo ignorado, ele sentiu dor na consciência e começou

a se arrepender do que fizera na vida. Decidiu que iria

mudar e que não comeria mais ovelhas. Depois de tomar

sua decisão, procurou um sacerdote e pediu-lhe que

organizasse um serviço de ação de graças.

O sacerdote começou o serviço, e o lobo ficou em pé na

igreja, chorando e orando. O serviço religioso continuou.

Como o lobo havia devorado muitas ovelhas do próprio

sacerdote, ele orou fervorosamente pela reforma do lobo.

De repente, o lobo olhou casualmente pela janela e viu

um rebanho de ovelhas indo para um pasto. Começou a se

inquietar, mas a prece do sacerdote prosseguia,

parecendo que nunca iria acabar. Por fim, o lobo não se



conteve e gritou: “Acabe com isso, padre, ou as ovelhas

vão sumir e ficarei sem o jantar!”.

 

Essa fábula descreve muito bem o homem. Estamos

dispostos a sacrificar tudo, menos o jantar de hoje.

Queremos sempre começar de forma grandiosa. Mas o fato

é que isso é impossível. É algo além de nossas forças.

Precisamos começar com as coisas simples de hoje.



A

O PRIMEIRO LIMIAR

principal dificuldade para se compreender a ideia do

caminho é que as pessoas costumam presumir que o

caminho começa no nível da vida cotidiana. Esse é um erro

grave. O caminho começa em um nível muito superior ao da

vida cotidiana. É isso que as pessoas não compreendem.

Elas presumem que o início do caminho é muito mais fácil e

simples do que de fato é.

Vivemos nossa vida sob a lei da acidentalidade e sob dois

tipos de influência governados por ela. O primeiro reúne as

influências criadas pela própria vida, como raça, país, clima,

família, educação, sociedade, profissão, costumes culturais

e padrão de vida. As influências do segundo tipo são criadas

fora desta vida, como as do círculo esotérico interno, o qual

segue leis diferentes, embora também da Terra. Essas

influências diferem das primeiras porque têm origem

consciente, ou seja, foram criadas conscientemente por

pessoas conscientes e para uma finalidade específica.

Influências desse tipo costumam ser encontradas em

sistemas e ensinamentos religiosos, em doutrinas

filosóficas, obras de arte, e assim por diante. Embora

ganhem vida com um propósito definido, apenas sua origem

é consciente; após entrarem no vórtice da vida humana,

mesclam-se com influências do primeiro tipo e tornam-se



imprevisíveis. Ao começarem a mudar e se tornarem

distorcidas por meio da transmissão e da interpretação,

essas influências mesclam-se com as influências do primeiro

tipo e, no final, não se distinguem das influências

inconscientes da própria vida.

É possível distinguir as influências que provêm da vida

cotidiana das que se originam fora dela, embora seja

impossível enumerá-las ou catalogá-las. É necessário

compreender o princípio. O início do caminho depende

justamente dessa compreensão e de nossa capacidade de

diferenciar os dois tipos de influência. Claro que a

distribuição das influências irá variar de pessoa para

pessoa. Uma pessoa pode receber mais do segundo tipo da

vida exterior, outra menos, e uma terceira quase nada. Isso

já é do destino, e nada pode ser feito a respeito. Entretanto,

de modo geral, essas diferenças não têm grande

importância no que se refere à vida normal das pessoas

normais. As condições são mais ou menos as mesmas para

todos, ou, mais corretamente, todos passarão pelas

mesmas dificuldades. O desafio está em aprender a

distinguir e a separar os dois tipos de influência. Se não

vemos ou não sentimos sua diferença e não separamos o

segundo tipo de influência do primeiro, sua ação sobre nós

também não se dá em separado, isto é, eles atuam do

mesmo modo no mesmo nível que o primeiro tipo e

produzem com isso os mesmos resultados. Se, no entanto,

ao recebermos as influências começarmos a distingui-las,

afastando as que não são criadas pela própria vida, então a



discriminação irá se tornar cada vez mais fácil, até que não

a confundamos mais com as influências comuns da vida.

Os resultados das influências cuja fonte está além da vida

juntam-se dentro de nós. Nós nos lembramos deles em

conjunto, os sentimos em conjunto, e eles começam a

formar em nós certo todo, certa concentração. Não nos

proporcionamos uma explicação clara em relação à maneira

como isso se dá ou sobre a razão por que se dá; e, ao fazê-

lo, nossa explicação mostra-se errada. Contudo, o ponto não

é a explicação, mas o fato de esses resultados se

agregarem em nosso íntimo e formarem uma espécie de

centro magnético, o qual começa a atrair influências

similares e a crescer com isso. Caso receba alimentos em

quantidade suficiente e não haja uma resistência maior por

parte de outras facetas da personalidade, resultantes das

influências do primeiro tipo, o centro magnético começará a

mudar nossa orientação, determinando a direção a ser

contemplada e até a ser seguida. Com o fortalecimento do

centro magnético, começamos a contemplar a possibilidade

do caminho e a procurá-lo. A busca pode levar vários anos.

Mas pode levar a nada. Isso dependerá de condições e

circunstâncias, da força do centro magnético e das

tendências que se opõem a essa busca, as quais podem nos

distrair no exato momento em que estivermos prestes a

encontrar o caminho.

Se o centro magnético agir sobre nós, e buscarmos de fato

o caminho, ou, pelo menos, sentirmos a necessidade dele,

poderemos encontrar outra pessoa que conhece o caminho

e que está conectada, diretamente ou por meio de outras



pessoas, a um centro ou a uma fonte das influências que

criaram o centro magnético. A influência dessa pessoa virá

por meio de nosso centro magnético e, nesse ponto, agirá

sobre nós, livre da lei da acidentalidade. É isso que precisa

ser entendido. A influência da pessoa que conhece o

caminho é especial, trata-se de um terceiro tipo de

influência que difere dos dois primeiros por ser consciente e

direto. O segundo tipo de influência tem origem consciente,

mas, quando mesclado com o primeiro tipo, torna-se

igualmente sujeito à lei da acidentalidade. Influências do

terceiro tipo nunca se sujeitam à lei da acidentalidade,

porque elas e as ações que derivam delas existem fora

dessa lei. O segundo tipo de influência pode aparecer e

atuar por meio de livros, sistemas filosóficos ou rituais, mas

as influências do terceiro tipo só se dão diretamente, ou

seja, mediante a transmissão oral de uma pessoa para

outra.

O momento em que a pessoa que procura o caminho

encontra alguém que conhece esse caminho é chamado de

primeiro limiar ou primeiro degrau. É aí que começa a

escada, a passagem entre a “vida” e o “caminho”. Só

podemos adentrar o caminho subindo essa escada e só

podemos ascender com a ajuda de um guia. Não podemos

subir sozinhos. O verdadeiro limiar do caminho está no final

da escada — após o último degrau, em um nível muito mais

elevado do que o da vida cotidiana. Assim, o caminho

começa em um ponto que não está na vida, em um âmbito

que não pode ser explicado. Já se disse que, ao subir a

escada, às vezes podemos ficar inseguros por qualquer



motivo. Podemos duvidar de nossa capacidade, do que

estamos fazendo, do conhecimento e da competência do

guia. Ao mesmo tempo, tudo o que conquistamos é instável.

Mesmo que subamos bastante pela escada, podemos cair a

qualquer momento e sermos forçados a começar desde o

início outra vez. Todavia, ao passarmos pelo último degrau e

adentrarmos o caminho, tudo muda. Primeiro, o guia é

compreendido e as dúvidas são sanadas. Ao mesmo tempo,

o guia torna-se bem menos necessário. Podemos até atingir

certo grau de independência, com uma boa noção da

direção a seguir. Segundo, não será mais tão fácil perder os

frutos de nosso trabalho, ou nos encontrar de novo no

começo, na vida cotidiana. Mesmo que deixemos o

caminho, nunca voltaremos ao ponto no qual começamos.

De modo geral, isso é quase tudo que pode ser dito sobre

a “escada” e o “caminho”, pois, como observado, há vários

caminhos bem diferentes um do outro. No Quarto Caminho,

por exemplo, há certas condições que não se aplicam aos

outros caminhos. Uma dessas condições é que, ao subir a

escada e chegar a um degrau mais elevado, precisamos

ajudar outra pessoa a chegar ao degrau em que estamos.

Essa pessoa, por sua vez, precisa colocar uma terceira

pessoa em seu lugar a fim de subir. Logo, quanto mais

subimos, mais dependemos dos que estão atrás de nós; se

eles param, nós paramos. O que uma pessoa recebe, ela

deve passar adiante imediatamente. Só então poderá

receber mais. Do contrário, perderá tudo que já tiver dado.

No Quarto Caminho não há um líder único. O mais velho é

o líder. E há diversas possibilidades em sua relação com o



centro esotérico. Ele pode saber exatamente onde esse

centro se situa e como receber seu conhecimento e sua

ajuda, ou talvez não conheça o centro em si e conheça

apenas a pessoa da qual recebeu seu conhecimento. Os

resultados do trabalho não dependem de o líder saber a

origem exata de seu conhecimento. Mas muita coisa

depende de ele saber se as ideias saíram mesmo do centro

esotérico e de ele compreender a diferença entre

conhecimento objetivo e subjetivo, ou seja, entre ideias

esotéricas e ideias científicas ou filosóficas. Em geral,

começamos com um conhecimento limitado a um degrau

acima do nosso e apenas na proporção de nosso

desenvolvimento é que começamos a enxergar mais longe,

percebendo a fonte do que sabemos. Nunca devemos nos

esquecer de que não conseguimos enxergar o que está

acima de nosso nível. Isso é lei.



O

AS “ESCOLAS” 

SÃO IMPERATIVAS

que é necessário para despertar alguém? Um bom

choque. No entanto, quando estamos em um sono

profundo, um choque não é suficiente. São necessários

vários choques por um bom tempo. Nesse caso, é preciso

haver alguém que produza esses choques. Se quisermos

despertar, precisamos encontrar e contratar alguém que irá

continuar a nos proporcionar choques por algum tempo.

Mas quem pode fazer isso se todos estão adormecidos? E se

essa pessoa também adormecer?

Há sempre a possibilidade de despertarmos sozinhos por

meios mecânicos, como um despertador. O problema é que

nos acostumamos com o despertador e, em pouco tempo,

deixamos de ouvi-lo. Por isso, precisamos de vários

despertadores, alterados regularmente. Temos de nos

rodear de despertadores que disparam constantemente e

nos impedem de dormir. Mas então aparecem outros

problemas. Os despertadores precisam ser ajustados. Para

fazê-lo, temos de nos lembrar de que estão lá e, para nos

lembrarmos, precisamos despertar com frequência. Mesmo

assim, acabamos nos acostumando com todos esses

despertadores e, depois de algum tempo, dormimos ainda



melhor. Portanto, é necessário obter outros e ativá-los

constantemente. Com o tempo, isso pode nos ajudar a

despertar. Mas será muito difícil a uma única pessoa dar-se

sozinho o trabalho de inventar, trocar e ajustar os relógios,

sem ajuda externa. É provável que, se começarmos a fazer

isso, adormeçamos e, em nossos sonhos, iremos continuar a

trazer novos despertadores, trocando-os pelos antigos e

ajustando seus horários, tudo enquanto dormimos como

bebês. Uma pessoa só não consegue fazer nada.

Portanto, a fim de despertar alguém precisamos dos

esforços combinados de diversas pessoas trabalhando

juntas, como uma equipe. Se decidirem combater o sono

juntas, umas conseguirão despertar as outras. Mesmo que

apenas uma delas desperte, pode já ser suficiente, pois

essa pessoa, por sua vez, pode despertar as demais. Elas

também podem trabalhar com os despertadores. Uma

pessoa inventa um despertador, outra inventa um segundo

tipo, e depois elas trocam. Trabalhando juntas, podem ser

de grande ajuda mútua. Sem essa assistência recíproca,

ninguém consegue nada.

Logo, se quisermos despertar, a primeira coisa a fazer é

procurarmos outros que queiram despertar e trabalharmos

com eles. Isso, porém, é mais fácil de dizer do que de fazer.

Organizar o trabalho coletivo de autoconhecimento exige

conhecimentos que as pessoas comuns não possuem. A fim

de produzir os resultados desejados, será preciso um líder e

uma organização cuidadosa. Sem organização e liderança,

nossos esforços serão inúteis. Podemos nos atormentar o

quanto quisermos, mas isso não irá nos despertar. Para



muitos, essa é a coisa mais difícil de se entender. Sozinhos,

e por iniciativa própria, talvez sejamos capazes de grandes

esforços e sacrifícios, mas, sem as condições certas, tudo

isso será em vão.

O trabalho em conjunto costuma começar por um

pequeno grupo, em geral ligado a uma rede de grupos

similares em níveis diferentes que, considerados como um

todo, formam o que se pode chamar de “escola

preparatória”.

As escolas do caminho religioso exigem “obediência”

acima de tudo, isto é, uma submissão inquestionável do

seguidor, independentemente da compreensão. As escolas

do Quarto Caminho, por sua vez, exigem a compreensão

acima de qualquer outra coisa. Isso se deve ao fato de os

resultados dos esforços encetados nesse caminho serem

sempre proporcionais à compreensão. Entretanto, para

despertar, precisamos aceitar de bom grado as condições

necessárias. Esse tipo de aceitação é a primeira coisa a ser

compreendida, inclusive a compreensão do motivo pelo qual

a aceitação é necessária. Essa atitude não é tão simples,

pois a pessoa que se inicia no autoestudo já está

acostumada a confiar em suas próprias decisões, em sua

postura voluntariosa de pesquisa. Presumimos que a

necessidade de mudança é prova de que nossas decisões e

abordagem estão corretas, o que fortalece nossa confiança

nelas. Mas o trabalho com nós mesmos só pode ter início

quando começamos a questionar nosso modo de pesquisar.

Questionar nossas decisões e aceitar as condições da

escola representam dificuldades insuperáveis, a menos que



compreendamos que, na verdade, não estamos nos

sacrificando nem perdendo nada. Embora, até esse ponto,

nunca tenhamos tomado decisões de fato, não temos

consciência disso. Pensamos ter liberdade de escolha e

temos dificuldade para abrir mão da ilusão de que

possuímos o controle da nossa vida. Mas o trabalho com nós

mesmos não poderá ter início enquanto não começarmos a

nos libertar dessa ilusão. Precisamos perceber que não

existimos e que, portanto, nada temos a perder. Precisamos

aceitar nossa “insignificância” no sentido amplo da palavra.

Apenas a consciência de nossa insignificância pode vencer o

medo de aceitar as condições de uma escola do Quarto

Caminho.

Precisamos admitir que as “escolas” são imperativas em

função da complexidade da organização humana. Ninguém

consegue vigiar-se por completo, em todas as suas

diferentes facetas. Apenas as condições escolares podem

fazê-lo, com metodologia e disciplina. Somos preguiçosos

demais para isso. Fazemos muita coisa sem a intensidade

adequada, ou então nada fazemos, pensando que estamos

fazendo alguma coisa, ou nos esforçamos demais em algo

que não requer tanto esforço e deixamos passar os

momentos que exigiriam intensidade. Ao mesmo tempo,

não nos cobramos muito porque temos medo de fazer

qualquer coisa que não desejamos fazer. Ninguém consegue

se esforçar o suficiente por conta própria, como mostra a

experiência. Assim que estabelecemos uma meta para nós

mesmos, começamos imediatamente a ser indulgentes e

tentamos cumpri-la da maneira mais fácil. Isso não é



trabalhar consigo mesmo. Para isso, o único esforço que

conta é o superesforço, isto é, um esforço que vai além do

habitual e necessário. Esforços normais não bastam.

“Superesforço” significa um esforço além do que seria

necessário para realizar nosso propósito. Digamos, por

exemplo, que andei o dia inteiro e estou exausto. O tempo

está péssimo; chove e está frio. Chego em casa, à noite,

após caminhar 40 quilômetros, digamos. Em casa, o jantar

me espera na mesa; está quentinho e reconfortante. Porém,

em vez de me sentar para comer, decido voltar à chuva e

caminhar mais 3 quilômetros pela rua antes de voltar para

casa. Isso seria um “superesforço”. Voltar para casa na

primeira vez era apenas um esforço comum, o qual não

conta. Eu estava a caminho do meu lar, com frio, com fome

e ensopado, e isso me fez andar. No segundo caso, andei

porque decidi fazê-lo. Outra forma de “superesforço” é fazer

um trabalho mais depressa do que é necessário. Por

exemplo, limpar a casa ou cortar lenha. Em geral, o trabalho

leva uma hora, mas eu o faço em meia hora. Esse seria um

“superesforço”. Na prática, porém, nunca conseguimos

realizar superesforços consecutivos ou por muito tempo. A

única maneira de fazê-lo é obedecer à vontade de outra

pessoa, alguém que tem um método específico em mente e

que não irá sentir pena de nós.

Se fôssemos capazes de trabalhar com nós mesmos, tudo

seria simples e não teríamos necessidade de uma escola.

Mas não somos, por motivos profundamente embrenhados

em nossa natureza. Vamos deixar de lado nossa autoilusão,

as mentiras que nos contamos, e assim por diante, e levar



em conta apenas a divisão dos centros. Isso, por si só, torna

impossível o trabalho independente com nós mesmos.

Temos de compreender que os centros do pensamento, do

sentimento e do movimento estão interligados e que, em

uma pessoa normal, suas atividades estão sempre

coordenadas. Isso significa que determinada atividade do

centro do pensamento está sempre coordenada com

atividades específicas dos centros do sentimento e do

movimento — que determinado tipo de pensamento está

inevitavelmente coordenado com certo tipo de sentimento

(ou estado mental) e com certo tipo de movimento (ou

postura). E um evoca o outro, isto é, determinado tipo de

sentimento (ou estado mental) evoca certos movimentos ou

posturas, e determinados pensamentos e determinados

tipos de movimento ou de postura evocam certas emoções

ou estados mentais, e assim por diante. Todas essas coisas

são coordenadas, e uma não pode existir sem as outras.

Digamos, por exemplo, que decidimos pensar de uma

nova maneira, mas sem mudar o que sentimos. Se, todavia,

não gostamos de certa pessoa, esse sentimento nos traz de

volta velhos pensamentos, os quais, por sua vez, nos fazem

esquecer de nossa decisão de pensar de nova maneira. Ou,

então, suponhamos estarmos acostumados a fumar um

cigarro enquanto pensamos — esse é um hábito que

envolve movimento. Embora decidamos pensar de uma

nova maneira, acendemos um cigarro e voltamos a pensar

da velha maneira, sem perceber. O movimento habitual

levou nossos pensamentos de volta ao ponto de partida.

Temos de compreender, porém, que nunca conseguiremos



romper sozinhos essa coordenação. A única maneira de

fazê-lo é ter outra pessoa presente, a qual irá exercer sua

vontade e chamar nossa atenção caso nos esqueçamos de

nossa meta. Tudo que podemos fazer nesse estágio de

nosso trabalho é obedecer. Não podemos fazer nada

sozinhos.

Mais do que qualquer outra coisa, precisamos de

supervisão e de observação constantes, mas não podemos

nos observar constantemente. Também precisamos

obedecer a regras definidas, o que exige tanto um esforço

de memória quanto o enfrentamento de nossos hábitos.

Ninguém consegue fazer tudo isso sozinho. A vida cotidiana

é confortável demais para esse tipo de trabalho. Porém, em

uma escola, nos vemos não só em condições

desconfortáveis e pouco familiares, como rodeados por

outras pessoas. Isso cria tensão entre nós e os que nos

ajudam no trabalho com nós mesmos, o que é indispensável

para desbastarmos nossas arestas.

A disciplina formal de uma escola é a única maneira de

trabalhar de modo eficiente no centro do movimento. Isso é

importante, pois seu funcionamento incorreto, ou seu

funcionamento independente ou automático, priva os outros

centros do apoio necessário para se trabalhar de uma nova

maneira. Eles seguem de modo involuntário o centro do

movimento e, por isso, esse tipo de trabalho só costuma ser

possível se iniciado pelo centro do movimento, ou seja, o

corpo. Um corpo preguiçoso, automático e repleto de

hábitos estúpidos nos impede de qualquer trabalho real.



O

TRABALHO EM GRUPO

trabalho de autoconhecimento deve ser organizado por

uma pessoa que compreende seus desafios e suas

metas e conhece seus métodos, alguém que já tenha

passado por esse trabalho organizado. No Quarto Caminho,

o mais velho é o líder. Uma atividade em grupo não pode

começar sem um líder, mas o trabalho com um líder incapaz

ou falso só produzirá resultados negativos.

Uma característica importante dos grupos é que sua

composição não é determinada pelos membros. O líder

escolhe pessoas que, segundo acredita, podem ser úteis

umas às outras na meta primária do autoestudo, tarefa que

só pode ter êxito em um grupo organizado de maneira

adequada. Sozinha, uma pessoa não consegue se enxergar,

mas, em grupo, as pessoas dedicadas a um autoestudo se

ajudarão mutuamente, quer queiram, quer não. É da

natureza humana ter mais facilidade para ver os erros dos

outros do que os próprios, mas no caminho do autoestudo

aprendemos que temos todos os defeitos encontrados nos

outros. Vemos, em outras pessoas, muitas coisas que não

vemos em nós mesmos, contudo começamos a nos

identificar com essas características e percebemos que os

outros membros do grupo são como espelhos nos quais nos

refletimos e nos vemos. Porém, para nos vermos nos



defeitos dos outros sem julgá-los, pura e simplesmente,

precisamos estar em guarda e sermos sinceros com nós

mesmos. Precisamos nos lembrar de que cada um de nós

está dividido: uma parte de nós quer despertar, e a outra

parte, nossa personalidade, não deseja isso. O grupo

representa um pacto realizado entre os “eus” de seus

membros com o objetivo de lutarem juntos contra suas

próprias “falsas personalidades”.

Quando um grupo é organizado, haverá nele tanto

condições gerais para todos quanto condições individuais

para cada membro. Uma condição geral é a de não revelar o

que ouvimos ou aprendemos no grupo. Não há nisso

nenhuma tentativa de guardar segredos ou de nos impedir

de trocarmos ideias com familiares e amigos. O ponto dessa

condição é que não somos capazes de transmitir de modo

correto o que é dito no grupo e, ao transmitir ideias

errôneas, isolamos os demais da possibilidade de

abordarem ou compreenderem qualquer coisa relacionada

com o Quarto Caminho. A outra razão, igualmente

importante, para essa restrição é que isso serve de exercício

para ficarmos em silêncio sobre as coisas que nos

interessam. Gostaríamos de falar sobre essas coisas com

todos com quem estamos acostumados, por assim dizer, a

compartilhar nossos pensamentos. Esse é o mais mecânico

de todos os desejos e, nesse caso, não falar é a abstinência

mais difícil de todas. Porém, se compreendermos essa

regra, ou pelo menos a seguirmos, ela será o melhor

exercício possível de lembrança de si (ou autorrecordação) e

de desenvolvimento da vontade.



Outra condição aplicável a todos os membros é que eles

precisam ser absolutamente honestos com o líder. Isso deve

ficar claro e bem compreendido. Não percebemos até que

ponto nossa vida é consumida pela mentira, seja

abertamente, seja pela omissão da verdade. Somos

incapazes de ser honestos, seja com nós mesmos, seja com

outras pessoas. Imaginamos que a opção de dizer a verdade

cabe a nós, mas, na verdade, não compreendemos que

aprender a sermos honestos quando necessário é uma das

coisas mais difíceis deste mundo. Portanto, teremos de

aprender como é difícil sermos honestos, sobretudo em

nosso relacionamento com o líder. Se alguém mente de

propósito para o líder, oculta algo dele ou é desonesto com

ele, a presença dessa pessoa no grupo torna-se totalmente

inútil. Não ser sincero com o líder é até pior do que ser mal-

educado ou rude com ele ou em sua presença.

Uma terceira condição geral é não nos esquecer da razão

pela qual procuramos o grupo: para aprender e trabalhar

com nós mesmos em prol do autoconhecimento e para

aprender e trabalhar não como achamos que isso deve ser,

mas como nos mandam fazer. Se, portanto, após nossa

entrada no grupo, começarmos a duvidar do líder, a criticar

o que ele faz, por imaginar que sabemos como o grupo deve

ser conduzido, e sobretudo se formos desrespeitosos com o

líder, impacientes, rudes ou contestadores, isso porá fim, na

mesma hora, a qualquer possibilidade de trabalho de

autoconhecimento. Pois esse trabalho é possível apenas se

todos se lembrarem de que estão lá no intuito de aprender,

e não de ensinar. Assim que alguém começa a perder a



confiança no líder, ele e o líder não serão mais úteis um ao

outro. E, nessa hipótese, é melhor a pessoa sair e procurar

outro líder ou trabalhar sem líder. Tentar trabalhar sozinho

será perda de tempo, mas, de qualquer maneira, fará

menos mal do que mentir, ocultar a verdade ou desconfiar

do líder e contestá-lo.

Por fim, além dessas condições básicas, presume-se que

os membros do grupo precisam trabalhar seu

autoconhecimento sozinhos. Se imaginarmos que estamos

trabalhando simplesmente por fazer parte de um grupo; se

pensarmos que nossa mera presença é suficiente; ou, como

costuma acontecer, se acharmos que nossa participação é

um passatempo com a intenção de fazer amigos ou algo

parecido, não há razão para continuarmos no grupo. E,

quanto antes sairmos por conta própria ou nos pedirem para

não voltar mais, melhor para todos.

Essas condições básicas são regras obrigatórias voltadas a

todos os membros do grupo. As regras têm dois propósitos:

primeiro, ajudam todos a evitar coisas que podem

atrapalhar e, segundo, ajudam a nos lembrarmos de nós

mesmos. Mas é comum, no início, que os membros

considerem as regras onerosas e perguntem, inclusive, se

não é possível eliminar uma delas ou todas. As regras

parecem ser um limite desnecessário à nossa liberdade, ou

uma formalidade entediante, e quando o líder tenta aplicá-

las pensamos que ou ele não gosta de nós ou está

descontente com algo que fizemos.

Na verdade, as regras são a primeira ajuda, e a mais

importante, que os participantes obtêm por trabalharem em



uma “escola”. Obviamente, as regras não foram criadas no

intuito de nos divertirmos, de ficarmos felizes ou de facilitar

as coisas para nós. Elas existem por um único motivo: para

que nos comportemos “como se”, ou seja, como se nos

lembrássemos de nós mesmos e percebêssemos como

devemos tratar as pessoas fora do trabalho, no trabalho e o

líder. Se nos lembrássemos de nós mesmos e

compreendêssemos isso, as regras não seriam necessárias.

Mas, como não somos capazes de fazer isso no início do

trabalho, essas regras são indispensáveis. Sem dúvida, na

prática as regras nunca são fáceis, agradáveis ou

confortáveis, e sim o oposto, a fim de que todos cumpram

seu papel. As regras são os despertadores que acordam

quem dorme. Mas quando o despertador toca e abrimos os

olhos por um segundo, nossa primeira reação é ficarmos

indignados, perguntando-nos se não existe jeito de acordar

sem despertadores.

Todas essas condições são para grupos reais, formados no

intuito de seguir o Quarto Caminho. No verdadeiro trabalho

de autoconhecimento, não é permitido fomentar a paixão.

E, em grupos organizados de maneira adequada, não se

exige fé. Pede-se apenas um pouco de confiança, apenas

por um período breve, até a pessoa ser capaz de constatar

o que está ouvindo. No começo é difícil dizer se esse

trabalho é correto, se as diretrizes recebidas são sensatas. É

aqui que a base teórica do Quarto Caminho pode se mostrar

útil, pois a pessoa pode julgar com maior facilidade sob a

perspectiva da teoria. Sabemos o que sabemos e o que não

sabemos, e sabemos o que pode ser aprendido por meios



comuns e o que não pode. Portanto, se aprendermos

alguma coisa nova que não pode ser aprendida da maneira

habitual, pelos livros ou por outras fontes convencionais,

isso pode servir, até certo ponto, como indicador de que o

outro lado do Quarto Caminho, o lado prático, também pode

estar certo. Naturalmente, porém, isso é apenas uma

indicação, e não uma garantia. É possível que ainda

estejamos enganados.



VII

�

UM ESTUDO PRÁTICO



A

INICIANDO A AUTO-OBSERVAÇÃO

auto-observação, principal método de autoestudo, exige

certa compreensão das funções e características da

máquina humana. Precisamos compreender as divisões

corretas das funções que observamos e ser capazes de

defini-las de modo exato e com prontidão. Além disso, essa

não pode ser apenas uma classificação verbal. Deve ser

uma definição íntima, por gosto, por sensação, da mesma

forma que definimos todas as experiências íntimas.

Há dois métodos de auto-observação. O primeiro é a

análise, ou, mais precisamente, a tentativa de análise, pela

qual a pessoa tenta determinar as causas do que foi

observado. O segundo método é o registro, que envolve a

simples gravação mental do que é observado no momento.

Na auto-observação, especialmente no começo, a tentativa

de análise deve ser evitada a qualquer preço. A verdadeira

análise será útil apenas mais adiante, quando a pessoa já

tiver tido a oportunidade de conhecer bem o funcionamento

de sua máquina e as leis que a governam. Como estamos,

se tentarmos analisar algum fenômeno interno que

acabamos de observar, inevitavelmente nossas primeiras

perguntas serão: “O que é isto? Por que isto está

acontecendo desta maneira e não de outra?”. Feitas essas

perguntas, invariavelmente começaremos a procurar



respostas para elas e pararemos de observar. Evidencia-se,

assim, que a observação e as tentativas de análise não

podem acontecer ao mesmo tempo.

Mesmo não levando isso em conta, a análise isolada de

fenômenos internos, sem o conhecimento das leis gerais

que os regem, é uma total perda de tempo. Antes,

precisamos acumular uma quantidade suficiente de material

mediante “gravação”, isto é, o registro dos resultados da

observação direta do que está acontecendo em um dado

momento. A análise só se torna possível quando já

acumulamos certa quantidade de material e quando, ao

mesmo tempo, as leis foram compreendidas, pelo menos

até certo ponto.

Para fazer a auto-observação, precisamos começar do

começo. Todas as nossas experiências anteriores — os

resultados de tentativas anteriores de auto-observação —

precisam ser deixadas de lado. Embora possam conter um

material valioso, elas se baseiam em divisões erradas das

funções e, em si, estão divididas erroneamente. De nada

nos servem, pelo menos no começo do autoestudo. Com o

tempo, iremos aprender a extrair e a usar o que é valioso

para nossa experiência. Desde o início, porém, precisamos

começar a auto-observação como se nunca a tivéssemos

feito, como se fôssemos absolutamente desconhecidos de

nós mesmos.

A observação deve começar pela divisão de funções. A

atividade da máquina humana pode ser dividida em três

grupos claramente definidos, cada qual controlado por seu

próprio centro. Ao nos observarmos, é importante



diferenciar as três funções básicas e compreender que todo

fenômeno está relacionado com uma ou outra dessas

funções. É crucial que, ao começarmos a nos observar,

compreendamos que as funções são distintas entre si, ou

seja, que compreendamos o que significa atividade do

pensamento, do sentimento e do movimento. E, ao

observar, devemos tentar determinar imediatamente a que

grupo ou centro pertence o fenômeno observado.

Para algumas pessoas, é difícil entender a diferença entre

pensamento e sentimento; outros têm dificuldade em

entender a diferença entre sentimento e sensação. De modo

geral, podemos dizer que a função-pensamento sempre

opera por meio da comparação, isto é, as conclusões

intelectuais são fruto da comparação. Sentir e perceber

sensorialmente, por outro lado, não são funções racionais.

Elas não se comparam, apenas definem uma impressão

dada por seu aspecto — que pode ser agradável ou

desagradável, de uma forma ou de outra — ou por sua

percepção sensorial, como cor, sabor ou odor. Além disso,

as sensações podem ser indiferentes — nem agradáveis,

nem desagradáveis. Na sensação de “papel branco” ou

“lápis vermelho”, não há nada baseado de modo exclusivo

na cor que seja intrinsecamente agradável ou desagradável.

Mas a função-sentimento, a emoção, é sempre agradável ou

desagradável; não existe emoção indiferente.

A dificuldade em diferenciar as funções aumenta pelo fato

de o funcionamento dos centros variar muito de pessoa

para pessoa. Algumas percebem sobretudo com a mente,

outras com o sentimento e outras por meio da sensação.



Infelizmente, é muito difícil, se não impossível, pessoas com

modos diferentes de percepção compreenderem-se

mutuamente, pois volta e meia usam nomes diferentes para

a mesma coisa ou o mesmo nome para coisas diferentes.

Além disso, pode haver combinações de modos de

percepção: uma pessoa percebe o mundo por meio do

pensamento e da sensação, outra por meio do pensamento

e do sentimento, e assim por diante. Cada modo de

percepção implica necessariamente um modo específico de

reagir aos eventos externos. O primeiro resultado é que, de

modo geral, não nos entendemos mutuamente; o segundo é

que não nos entendemos. Com frequência, a pessoa

acredita que seus pensamentos ou suas percepções

mentais são seus sentimentos, que seus sentimentos são

seus pensamentos ou, o que é mais comum, que suas

sensações são seus sentimentos.

Conforme aprendemos ao estudar os centros, lado a lado

com seu funcionamento correto observaremos seu

funcionamento errado, situação em que um centro faz o

trabalho de outro — por exemplo, quando o centro do

pensamento tenta sentir ou finge sentir, o centro do

sentimento tenta pensar ou o centro do movimento tenta

pensar e sentir. O fato de o centro do sentimento tentar

realizar o trabalho do pensamento provoca afobação ou

nervosismo desnecessários em uma situação que, ao

contrário, requer um juízo calmo e deliberação. O centro do

pensamento que atua no lugar do centro do sentimento leva

deliberação e insensibilidade a uma situação na qual se

requer uma decisão rápida, baseada em sutileza e nuance.



Nesses casos, o pensamento é simplesmente lento demais e

não consegue compreender as gradações do sentimento. Do

mesmo modo, a mente não sabe apreciar sensações, como

se estivesse morta para elas, e não é capaz de controlar ou

mesmo de acompanhar nossos movimentos. Por fim, o

centro do movimento que funciona no lugar do pensamento

produz, por exemplo, leituras ou audições mecânicas, assim

como ocorre ao lermos ou ouvirmos palavras sem

compreender seu significado. Isso costuma acontecer

quando a atenção que deveria orientar o pensamento está

ocupada com outra coisa, e o centro do movimento tenta

substituí-la. Esse tipo de substituição torna-se habitual com

facilidade, pois o centro do pensamento tende a ficar

distraído não com pensamentos ou contemplações úteis,

mas com devaneios e com o jogo da imaginação. A

observação dessas atividades é parte importante do

autoestudo.

A “imaginação” é a principal fonte do funcionamento

errôneo dos centros. Embora cada centro tenha sua própria

forma de imaginação e de devaneio, como regra geral tanto

o centro do movimento quanto o do sentimento tendem a

usar o pensamento para essa finalidade. Como o “devaneio”

já atende às suas propensões, o centro do pensamento se

contenta em se colocar à disposição dos outros. A tendência

dos centros ao devaneio deriva em parte da preguiça do

pensamento, o qual evita trabalhos dirigidos a uma meta

específica. Deriva ainda das tendências correspondentes

dos centros do sentimento e do movimento em recriarem e

manterem vivas as experiências, agradáveis ou



desagradáveis, reais ou “imaginadas”. A imaginação e o

devaneio são exemplos do funcionamento errôneo do centro

do pensamento.

Depois da imaginação, o próximo tema da auto-

observação são os hábitos, de modo geral. Toda pessoa

adulta é constituída de hábitos, embora a maioria não

perceba isso. Os três centros estão repletos de hábitos, e

jamais nos conheceremos enquanto não estudarmos todos

eles. Isso é particularmente difícil porque, para ver e

“registrar” esses hábitos, primeiro precisamos nos livrar

deles, nem que seja por um momento. É impossível

observar um hábito enquanto nos encontramos à sua

mercê, mas tudo de que precisamos a fim de sentir e ver

um hábito é lutarmos contra ele, por menos eficientes que

sejamos nisso. Se quisermos observar nossa forma de

caminhar, não teremos sucesso se continuarmos a caminhar

da maneira habitual. Mas, se compreendermos que nossa

maneira habitual é constituída de certos hábitos — por

exemplo dar passadas com certa extensão, caminhar com

certa velocidade, e assim por diante —, poderemos mudar

isso com passadas maiores ou menores, caminhando mais

depressa ou mais devagar, aprendendo a nos observar e

estudar no ato de caminhar. Se quisermos nos observar

escrevendo, teremos de perceber como costumamos

segurar a caneta e depois tentar segurá-la de outra

maneira. É assim que a auto-observação se torna possível.

No intuito de nos observarmos, precisamos andar de forma

diferente da habitual, sentar em posições inusitadas, ficar

em pé quando normalmente nos sentaríamos, nos sentar se



normalmente fôssemos ficar em pé e usar a mão esquerda

em vez da direita, ou vice-versa. Tudo isso permite que nos

observemos, em especial no tocante aos hábitos e às

associações do centro do movimento.

Na esfera das emoções, é muito útil tentarmos lutar

contra o hábito de manifestar imediatamente todas as

nossas emoções desagradáveis. Muitos, por exemplo, têm

dificuldade de guardar seus comentários sobre um clima

feio e mais dificuldade ainda de ficar em silêncio ao

perceber que alguém está violando seu senso de justiça ou

de equidade. Além de sua utilidade como método de auto-

observação, a luta contra a expressão de emoções

desagradáveis tem outro significado. Trata-se de um dos

poucos casos em que podemos de fato nos transformar e a

nossos hábitos sem criarmos outros hábitos indesejáveis. A

auto-observação e o autoestudo, portanto, deveriam

começar, acima de tudo, pela luta contra a expressão de

emoções desagradáveis.



N

PENSAMENTO FORMATIVO

o estudo prático por meio da auto-observação, é

importante compreender a natureza da função

chamada de “pensamento”, que é a parte mecânica do

centro de pensamento e o centro de gravidade de nossa

personalidade.

Nossos centros de pensamento, sentimento e movimento

são, em si, cérebros animados e vivem como animais

incorporados em um mesmo corpo, cada cérebro atuando

como um fator de movimento. Esses cérebros estão

conectados uns aos outros, mas sua intercomunicação

depende da força relativa de suas associações. Apenas

quando um estímulo for suficientemente forte em um centro

é que ele evocará uma associação correspondente em outro

e, mesmo assim, só se o estímulo tiver uma velocidade ou

uma intensidade específicas, já estabelecidas em nós.

O centro de gravidade da personalidade não é animado, é

apenas um aparato para o pensamento, localizado na

cabeça. As conexões entre esse “aparato formativo” e os

centros são abertas e diretas, e todas as associações o

alcançam. Cada estímulo local nos centros — cada

associação — provoca associações no aparato. Mas a

matéria do aparato é inanimada. O aparato é apenas uma



máquina, assim como um teclado com letras que transmite

cada impacto.

A melhor maneira de ilustrar o aparato formativo é por

analogia. Imagine o escritório de uma fábrica com sua

secretária. Cada documento que chega passa por essa

pessoa, cada cliente que surge dirige-se a ela, que responde

a tudo. As respostas dadas são qualificadas pelo fato de

essa pessoa ser apenas uma funcionária. Ela não conhece

nada mas tem instruções, livros, arquivos e dicionários nas

prateleiras. Se tiver fontes nas quais buscar uma

informação específica, ela o faz e responde de acordo com

essas fontes. Se não tiver, não o faz.

Essa fábrica tem quatro sócios ou diretores que se sentam

em quatro salas diferentes, embora não permaneçam nelas

na maior parte do tempo. Esses diretores comunicam-se

com o mundo exterior por intermédio da secretária. Estão

ligados com seu escritório por meio de telefones. Se um

deles liga e diz algo, a secretária precisa repassar a

informação. Mas cada um dos quatro diretores usa um

código diferente, e todos estão de acordo com isso. Quando

um deles envia uma mensagem para ser transmitida, a

secretária precisa decodificá-la antes de transmiti-la. No

escritório há diversos formulários e materiais acumulados

ao longo dos anos. Dependendo do diretor envolvido, ela

consulta um livro, decodifica a mensagem e a transmite.

Se os diretores quiserem conversar entre eles, não há

meio de comunicação direta. Eles estão conectados por

telefone, mas este só funciona quando o clima está propício

e em condições calmas e silenciosas, o que raramente



acontece. Como essas condições são raras, os diretores

mandam mensagens por meio da central, isto é, o escritório

da secretária. Como cada um deles tem seu próprio código,

a tarefa da secretária é decodificar e recodificar as

mensagens. Os diretores se comunicam com as pessoas de

fora do escritório do mesmo modo. Tudo que entra ou sai

precisa ser decodificado, recodificado e depois

encaminhado ao destino. As correspondências que chegam

para cada diretor são encaminhadas com o código

apropriado. Mas, volta e meia, a secretária se engana e usa

o código errado. O diretor recebe a mensagem e não

entende nada. Por isso, a decodificação e a recodificação

dependem dessa funcionária, que não tem interesse nos

negócios ou relacionados a eles. Assim que termina o

expediente, ela vai para casa. Sua capacidade de

decodificação depende de sua educação, e esta varia de

pessoa para pessoa. Uma secretária pode ser tola, a outra

pode ser uma boa funcionária. Há uma rotina estabelecida

no escritório, que a secretária segue. Se certo código se

fizer necessário, ela encontra um ou outro formulário que

esteja à mão. Para cada tipo de pesquisa, há etiquetas

prontas que ela afixa imediatamente.

Esse é um quadro aproximado do estado de coisas em

nossa organização interior. O escritório é nosso aparato de

formação, e a secretária representa nossa educação, nossos

pontos de vista mecânicos, os clichês localizados, as teorias

e opiniões que se formaram automaticamente em nós. A

secretária não tem nada em comum com os centros e, na

verdade, nem com o aparato formativo. Ela só trabalha lá. A



educação não tem nada a ver com os centros. Uma criança

é educada assim: “Se alguém apertar sua mão, você deve

agir desta forma”. Isso é puramente mecânico — neste

caso, você deve fazer isto. E, uma vez isso estabelecido,

assim permanecerá. Com o adulto é a mesma coisa. Se

alguém pisa em nosso calo, nós reagimos sempre da

mesma maneira. Adultos são como crianças, e crianças são

como adultos — todos reagem. A máquina funciona e irá se

manter funcionando do mesmo modo nos próximos mil

anos.

Com o tempo, uma grande quantidade de etiquetas se

acumula nas prateleiras do escritório. Quanto mais a pessoa

viver, mais etiquetas haverá no escritório. Em sua

organização, todas as etiquetas semelhantes ficam em um

mesmo arquivo. Assim, quando uma consulta chega, a

secretária começa a procurar uma etiqueta apropriada. Para

isso, ela deve tirar o arquivo, estudá-lo e folheá-lo até

encontrar a etiqueta adequada. Muito irá depender da

organização da secretária e de como ela mantém os

arquivos. Algumas secretárias são metódicas, outras não.

Algumas mantêm as etiquetas em ordem, outras não. Uma

pode colocar uma consulta no arquivo errado, outras não.

Uma encontra etiquetas com facilidade, outra as procura

por um longo tempo e as mistura enquanto procura. O que

chamamos de pensamentos nada mais são do que essas

etiquetas saídas do arquivo. O que chamamos de

pensamento não é o pensar. Nós não pensamos. Temos

etiquetas diferentes: curtas, abreviadas, longas — mas são



apenas etiquetas. Todo esse caos é o que chamamos de

nossos pensamentos.

Ao mesmo tempo, à parte do aparato formativo, a pessoa

tem pensamentos. Todo centro pensa. Esses pensamentos

chegam ao aparato formativo como estímulos e são

reconstruídos de modo mecânico. Isso é o que acontece nos

melhores casos, pois, como regra geral, alguns centros mal

conseguem comunicar com precisão seus pensamentos ao

aparato formativo. Em virtude de conexões defeituosas, ou

as mensagens não são transmitidas ou são distorcidas. Mas

isso não prova a ausência de pensamento. Todos os centros

funcionam continuamente. Há pensamentos e associações,

mas estes não chegam ao aparato formativo e, por isso, não

são manifestados. Tampouco são enviados em outra direção

— isto é, do aparato formativo para os centros — e, pelo

mesmo motivo, não podem chegar lá vindos do exterior.

Os centros são os mesmos em todas as pessoas. As

diferenças entre as pessoas estão apenas na quantidade de

material contido nos centros e nas conexões entre eles.

Algumas pessoas têm mais, outras menos. Cada uma nasce

como um armário ou um depósito vazio, mas aí o material

começa a se acumular. A máquina funciona do mesmo

modo em todos, e as propriedades dos centros são as

mesmas, mas, em virtude de sua natureza e das condições

da vida, os vínculos ou as conexões entre os centros diferem

em graus de sensibilidade. A conexão mais rústica e mais

acessível é aquela entre o centro do movimento e o aparato

formativo. Essa conexão é a mais “audível”, como um

grande cano, e é a que se forma e a que se preenche mais



rapidamente. A segunda é a conexão com o centro do sexo.

A terceira é a conexão com o centro do sentimento, e a

quarta é a conexão com o centro do pensamento.

A quantidade de material acumulado e o grau de

sensibilidade dessas conexões fica nessa gradação. A

primeira conexão com o centro do movimento existe e

funciona em todos, recebendo e manifestando associações.

A segunda conexão, aquela com o centro do sexo, existe na

maioria das pessoas. Consequentemente, a maioria passa a

vida apenas com esses dois centros — todas as nossas

percepções e manifestações originam-se nesses centros e

seguem por meio deles. Aqueles cujo centro do sentimento

está conectado com o aparato formativo são minoria, e

todas as suas percepções e manifestações seguem por meio

deles. Mas há pouquíssimas pessoas nas quais a conexão

com o centro do pensamento funciona.



A

COMEÇANDO PELAS PEQUENAS

COISAS

auto-observação e o autoestudo, realizados

corretamente, podem nos fazer perceber que há algo de

errado com nossa máquina e com nossas funções em seu

estado normal. Percebemos que estamos adormecidos e

que, por causa disso, vivemos e trabalhamos em uma

pequena parte de nós mesmos. A grande maioria de nossas

possibilidades não é concretizada, a grande maioria de

nossos poderes não é desenvolvida. Sentimos que não

obtemos da vida tudo o que ela tem a oferecer em função

de defeitos funcionais específicos de nossa máquina, a qual,

em seu estado de sono, não consegue receber impressões.

A ideia de autoestudo assume novo sentido. Vemos cada

função tal como é agora, e como poderia ou deveria ser, e

nos perguntamos se vale a pena nos estudarmos assim

como somos neste momento. A auto-observação nos leva a

compreender que precisamos mudar.

E, ao nos observarmos, percebemos que a própria auto-

observação produz certas mudanças em nossos processos

interiores. Começamos a compreender que a auto-

observação é um instrumento de automudança, um meio de

despertar. Ao nos observarmos, lançamos, por assim dizer,



um raio de luz sobre processos interiores que até então

funcionaram na escuridão. Sob a influência dessa luz, os

próprios processos começam a mudar. Há muitos processos

psíquicos que só ocorrem no escuro. Até uma débil luz de

consciência basta para transformar completamente o

caráter de um processo e para tornar impossíveis muitos

processos.

A auto-observação é possível apenas depois de nos

tornarmos atentos. Precisamos admitir que não temos

atenção e tentar obtê-la. Para isso, precisamos começar

pelas pequenas coisas. Um aspirante a pianista, por

exemplo, só consegue aprender aos poucos. Se quisermos

tocar alguma música sem praticar antes, nunca chegaremos

a tocar de verdade. Nossas interpretações serão

cacofônicas e farão sofrer nossos ouvintes. Isso também

acontece com a vivência de ideias psicológicas: a fim de

compreender qualquer coisa, precisamos praticar muito.

Antes, precisamos tentar realizar pequenas coisas. Se

começarmos almejando grandes coisas, nunca

conseguiremos nada, e nossas manifestações serão como

melodias cacofônicas, fazendo com que as pessoas nos

detestem.

A fim de fazer o que é difícil, antes precisamos aprender o

que é fácil e admitir que existem dois tipos de ação — a

ação automática e a ação segundo uma meta. Precisamos

escolher algo simples que hoje não conseguimos fazer e

tornar sua realização nossa meta, nosso Deus. Não

podemos deixar que nada interfira — nossa única meta é

essa. Então, se conseguirmos atingir essa meta, seremos



capazes de assumir tarefas maiores. Hoje temos um apetite

anormal por coisas que são grandiosas demais para nós.

Nunca conseguimos realizar essas coisas. E esse apetite nos

impede de fazer as pequenas coisas que poderíamos

realizar. Temos de destruir esse apetite e esquecer as coisas

grandiosas. Precisamos fazer da luta contra esses hábitos a

nossa meta.

Em nossas relações com outras pessoas, precisamos

admitir que tolerar as manifestações alheias é importante, a

última coisa para nós. Apenas o homem perfeito ou a

mulher perfeita conseguem fazer isso. Logo, começamos

almejando a capacidade de suportar a manifestação de uma

pessoa que hoje não conseguimos suportar sem reagir. Se

eu “quiser” — ou seja, se “tiver vontade” — eu “posso”.

Sem “vontade”, nunca “posso”. A vontade é a coisa mais

poderosa do mundo. A principal causa de nossa fraqueza é

nossa incapacidade de aplicar a vontade simultaneamente a

nossos três centros. Com a vontade consciente, tudo pode

acontecer.

Não temos energias para cumprir metas voluntárias,

porque todas as nossas forças, adquiridas à noite em nosso

estado passivo, são usadas em manifestações negativas.

Elas são manifestações automáticas, o oposto de

manifestações voluntárias, positivas. Para os que

conseguem se lembrar automaticamente da meta mas não

têm forças para realizá-la, há um exercício que pode ajudar.

Fique sentado sozinho por, pelo menos, uma hora. Relaxe

todos os músculos. Permita que as associações surjam, mas

não se deixe absorver por elas. Diga-lhes: “Se você me



permitir fazer o que quero fazer agora, mais tarde irei

satisfazer seus desejos”. Olhe para as associações como se

elas pertencessem a outra pessoa, a fim de não se

identificar com elas. No final dessa hora, pegue uma folha

de papel e escreva ali a sua meta. Faça desse papel o seu

Deus — tudo o mais não significa nada. Leia sua meta de

maneira constante, todos os dias. Desse modo, ela irá se

tornar mesmo sua, uma parte de você: no começo,

intelectualmente; mais tarde, de fato. Dedicar-se a uma

meta voluntária e realizá-la confere magnetismo e a

capacidade de “fazer”.



U

IDENTIFICAÇÃO

ma característica fundamental de nossa atitude para

com nós mesmos e com nosso ambiente é nossa

constante “identificação”, nossa tendência a nos

“fundirmos” com o que desejamos, com o que chama a

nossa atenção ou o que desperta nossa imaginação em

determinado momento. A “identificação” é tão presente

que, para fins de observação, é difícil separá-la de qualquer

outra coisa. Estamos sempre nos identificando com algo, a

única coisa que muda é o objeto de nossa identificação.

Identificamo-nos com um pequeno desafio à nossa frente e

nos esquecemos por completo da meta original que

queríamos cumprir. Identificamo-nos com um único

pensamento e nos esquecemos de outros pensamentos, ou

com uma única emoção ou humor e nos esquecemos do

conjunto mais amplo de emoções e de humores. Isso

acontece o tempo todo quando trabalhamos com nós

mesmos. Identificamo-nos tanto com metas individuais que

deixamos de ver a floresta e enxergamos apenas as

árvores. Duas ou três delas que estejam mais próximas de

nós representam a floresta toda.

A “identificação” é um de nossos inimigos mais insidiosos,

pois ela está em toda parte e nos engana justamente

quando pensamos estar lutando com ela. É particularmente



difícil nos livrar dessa identificação, porque é natural nos

identificarmos mais com as coisas que mais nos interessam,

aquelas às quais dedicamos tempo, esforço e atenção. As

únicas formas de nos libertarmos dessa identificação é nos

manter constantemente em guarda e não termos pena de

nós mesmos, ou seja, estarmos prontos para contemplar

sem medo todas as formas sutis e ocultas que a

identificação pode assumir.

É necessário nos dedicar ao estudo da identificação até

chegarmos às suas raízes em nós mesmos. Parte do que

torna sua presença tão difícil é que costumamos vê-la como

uma característica positiva. Chamamo-la de “entusiasmo”,

“paixão”, “inspiração” ou o que for e achamos que apenas

nesse estado podemos produzir um bom trabalho. Sem

dúvida, isso é ilusório. A identificação acaba nos impedindo

de fazer qualquer coisa que tenha um pingo de sensatez.

Devemos mudar de imediato essa visão positiva se

quisermos mesmo compreender o significado desse estado:

ele transforma a pessoa em uma coisa, um pedaço de

carne; priva-a da menor semelhança com o ser humano que

ela pode ter. No Oriente, quando as pessoas fumam haxixe

e outras drogas, não raro o homem se identifica tanto com

seu cachimbo que começa a pensar que ele é um cachimbo.

Não é piada, é fato — para a pessoa, ela se transformou

mesmo em um cachimbo. Isso é identificação. E, para isso,

é totalmente desnecessário o haxixe ou o ópio. Veja a

maneira como as pessoas se comportam em lojas, teatros e

restaurantes, ou como se identificam com palavras quando

discutem ou tentam provar alguma coisa, em especial



quando não sabem do que estão falando. Tornam-se a

cupidez ou o desejo, ou tornam-se palavras, até não restar

mais nada delas mesmas.

A identificação é o principal obstáculo à autorrecordação,

pois a pessoa que se identifica não consegue se lembrar de

si mesma. A primeira etapa para a autorrecordação consiste

em não nos identificarmos. Mas, para fazermos isso,

primeiro precisamos parar de nos identificarmos com nós

mesmos, parar de nos chamar de “eu” o tempo todo.

Precisamos nos lembrar de que há dois elementos em nós.

Há aquele que somos — ou seja, o “eu” em nós — e há

outra pessoa, a qual precisamos enfrentar e dominar caso

queiramos conseguir alguma coisa. Enquanto nos

identificarmos ou formos suscetíveis de sermos

identificados, seremos escravos de tudo que acontece

conosco. “Liberdade” significa, antes de qualquer coisa,

estarmos livres da identificação.

Depois dos modos gerais de identificação, temos de

estudar um tipo específico: a identificação com as pessoas,

que assume a forma da consideração; isso significa estimá-

las, levá-las em conta. Há várias formas de “consideração”.

A mais comum é levar em conta o que os outros pensam a

nosso respeito, como nos tratam, que tipo de atitude

parecem ter conosco. Preocupamo-nos sempre com a

hipótese de não sermos estimados, de os demais não serem

suficientemente gentis e educados conosco. Tudo isso nos

atormenta, nos faz pensar e ficar desconfiados.

Desperdiçamos uma energia imensa nessas suposições ou

elucubrações e desenvolvemos uma atitude desconfiada e



hostil para com os outros. Preocupações triviais, por

exemplo a forma como alguém nos olhou e o que pode ter

pensado ou dito a nosso respeito, assumem uma

importância imensa para nós. Toda essa consideração é

uma mera forma de identificação, totalmente baseada em

nossas demandas internas, em nossos “requisitos”. No

íntimo, “exigimos” que todos percebam como somos

notáveis, e todos devem expressar de modo constante seu

respeito, sua estima e admiração por nós, por nosso

intelecto, nossa sagacidade, originalidade, aparência e

nossas demais qualidades. Esses requisitos, por sua vez,

baseiam-se em uma noção absolutamente fantasiosa a

nosso respeito, tal como a que acomete com frequência

pessoas de capacidade ou aparência modestas. Escritores,

atores, músicos, artistas e políticos, por exemplo, são,

quase sem exceção, pessoas doentes. Do que sofrem?

Primeiro, de uma opinião exaltada a seu próprio respeito;

depois, de requisitos e, por fim, de consideração, isto é,

estão prontos e preparados de antemão para se ofenderem

à menor falta de compreensão ou de admiração que

perceberem em outras pessoas.

Até agora, falamos de “consideração interna”, ou seja, a

identificação com os outros. Seu oposto é a “consideração

externa”, que também pode servir para combatê-la. A

consideração externa baseia-se em uma atitude

completamente diferente em relação às pessoas e envolve

a adaptação a seus requisitos e fraquezas. Com a

consideração externa, fazemos o que facilita a vida para nós

e para os outros. A consideração externa exige tanto o



conhecimento das pessoas, de seus gostos, hábitos e

preconceitos, como um elevado grau de autocontrole. Volta

e meia, desejamos sinceramente dizer a alguém o que

pensamos ou sentimos de fato a seu respeito. Se somos

fracos, cedemos e justificamos as consequências

desagradáveis dizendo que não queríamos mentir nem

fingir, que queríamos ser honestos. Depois, convencemo-

nos de que a situação foi culpa da outra pessoa, que na

verdade queríamos levá-la em consideração, sem discutir,

deixando-a fazer as coisas a seu modo. Mas a outra pessoa

não quis nos levar em consideração, o que impossibilitou

um acordo. É uma tendência humana comum começar com

uma bênção e terminar com uma maldição. Começamos

decidindo não considerar os demais e acabamos culpando-

os por não nos levarem em consideração. Esse é um

exemplo de como a consideração externa passa para a

consideração interna. Se nos lembrarmos de nós mesmos,

porém, também iremos nos lembrar de que as outras

pessoas são máquinas, assim como nós. E iremos entrar em

sua posição, colocarmo-nos em seu lugar, sermos mais

capazes de compreender e de sentir o que pensam e

sentem. Se pudermos fazer isso, nossos relacionamentos

ficarão mais fáceis.

A consideração externa adequada é uma parte importante

de nosso trabalho. Não raro, as pessoas compreendem

muito bem a necessidade de consideração externa em suas

vidas, ao mesmo tempo que a negligenciam no trabalho

com os demais. Presumimos que, por estarmos nesse

trabalho, temos o direito de não levar em conta a



consideração externa. Porém, a verdade é justamente o

oposto disso. Nesse trabalho, ou seja, em um trabalho

pessoal bem-sucedido, precisamos de dez vezes mais

consideração externa do que na vida cotidiana. Apenas pela

consideração externa é que podemos mostrar a valoração e

a compreensão desse trabalho, o que, por sua vez,

determina os resultados obtidos.



V

MENTINDO PARA SI MESMO

olta e meia, pensamos com ingenuidade que podemos

fazer — e essa é a convicção mais difícil de nos

livrarmos. Não compreendemos a complexidade de nossa

estrutura e não percebemos que cada esforço, mesmo com

os resultados aguardados, produz milhares de efeitos

inesperados e, às vezes, indesejados. Esquecemo-nos

principalmente de que não estamos começando do zero,

com uma máquina nova, limpa. Atrás de nós, há muitos

anos de uma vida desorientada, estúpida, na qual cedemos

às nossas fraquezas, fechamos os olhos para nossos erros,

esforçamo-nos para evitar todas as verdades desagradáveis

e mentimos constantemente a nós mesmos, justificando-

nos e culpando os outros. Não podemos impedir que isso

afete nossa máquina. Ela passou a não funcionar bem e

precisou ser modificada artificialmente a fim de se adaptar

a seu modo errôneo de funcionamento. Essas modificações,

que podem ser chamadas de “amortecedores”, procuram

frustrar todas as nossas boas intenções.

Os “amortecedores” são como as peças que interligavam

os vagões de trem no intuito de reduzir o impacto quando

se aproximavam uns dos outros. Sem amortecedores, o

impacto de um vagão contra outro seria insuportável e até

perigoso para os passageiros a bordo. Os amortecedores



suavizavam os efeitos desse tipo de impacto, tornando-o

imperceptível. Os mesmos aparatos são encontrados no

homem, criados não pela natureza, mas por nós mesmos,

embora de forma involuntária. Desenvolveram-se como

resultado da massa de contradições que há em nós —

opiniões, sentimentos, simpatias, palavras e ações

contraditórias. Se tivéssemos de sentir todas as

contradições que temos, não conseguiríamos viver e agir

com a mesma calma e complacência com que vivemos.

Haveria atrito e inquietação sem cessar. No entanto, com a

ajuda dos “amortecedores”, podemos deixar de sentir as

contradições e evitar o impacto perturbador de visões,

emoções e palavras contraditórias. Eles facilitam a vida.

Mas os amortecedores impossibilitam o desenvolvimento

interno, tendo em vista que reduzem os impactos e que só

os impactos conseguem nos tirar do estado em que vivemos

— ou seja, fazer-nos despertar. Os amortecedores embalam

o sono, dando-nos uma sensação agradável de conforto, de

que tudo está bem, de que não há contradições e que

podemos dormir em paz.

Os amortecedores têm um papel importante na relação

entre personalidade e essência. Um momento muito

importante de nosso trabalho é aquele no qual começamos

a distinguir nossa personalidade de nossa essência. Nosso

“eu” verdadeiro, nossa individualidade, só pode surgir de

nossa essência. Mas há obstáculos para esse crescimento

em nossa personalidade, que está sempre exercendo

pressão sobre a essência. A fim de que o crescimento

interno tenha início, a personalidade precisa ficar passiva e



a essência, ativa. Isso acontece apenas se os

amortecedores forem abrandados ou removidos, pois os

amortecedores é que permitem à personalidade subjugar a

essência.

Graças aos amortecedores, estamos sempre “certos”.

Logo, eles nos ajudam a não sentir a “consciência”. Na vida

cotidiana, esse conceito é entendido de forma simplista —

como se tivéssemos uma consciência. Na verdade,

“consciência”, na esfera dos sentimentos, é o que o

conceito “percepção” representa na esfera mental. E, assim

como não temos percepção, não temos consciência.

Percepção é o estado no qual a pessoa sabe, ao mesmo

tempo, tudo o que sabe em geral e vê quão pouco sabe de

fato e quantas contradições abriga em seu conhecimento.

Consciência é o estado no qual a pessoa sente, ao mesmo

tempo, tudo que sente ou pode sentir de modo geral. Temos

incontáveis sentimentos contraditórios, que vão desde um

senso profundamente arraigado de nossa própria

insignificância e todos os tipos de medo até os mais

ridículos sentimentos, como orgulho, arrogância e

autossatisfação. Vivenciar tudo isso ao mesmo tempo não

seria apenas doloroso: seria literalmente insuportável. Se,

de repente, a pessoa sentisse todas essas contradições ao

mesmo tempo, compreendesse que ama tudo o que detesta

e detesta tudo o que ama, que mente ao dizer a verdade e

diz a verdade quando mente, e se pudesse sentir a

vergonha e o horror nisso tudo, isso seria vivenciar o estado

de “consciência”. Ninguém consegue viver nesse estado.

Felizmente para nossa paz de espírito e nosso sono, esse



estado é muito raro, e não corremos o risco de acordar

subitamente para ele, graças aos amortecedores

desenvolvidos desde a mais tenra infância.

Entretanto, a consciência é o fogo que pode, sozinho,

forjar a unidade que almejamos. O despertar é possível

apenas para os que o desejam e o buscam, para os que

estão prontos a lutar longa e persistentemente a fim de

obtê-lo. Para isso, é preciso sair e enfrentar todos os

sofrimentos internos que surgem quando sentimos nossas

contradições, logo que a consciência desperta. Como temos

uma multidão de “eus” contraditórios, até um despertar

momentâneo da consciência pode acarretar sofrimentos.

Esses momentos podem se alongar caso a pessoa não

resista ou não se afaste deles por medo, aceitando-os e

tentando prolongá-los. Então, certa alegria sutil, um

prenúncio de “consciência tranquila”, participará cada vez

mais da experiência. Quando não há contradições, a

consciência não envolve sofrimento; ela traz um tipo

totalmente novo de alegria, algo que não conseguimos

compreender.

O conceito de “consciência” não tem nada em comum

com o conceito de “moralidade”, o qual presume que temos

certo poder de decisão sobre nossas ações. A moral baseia-

se nos amortecedores. Na vida cotidiana, a verdade não

tem valor moral. Nunca conseguimos nos ater a uma única

verdade. Nossa verdade muda. Se não muda durante certo

tempo, isso se deve simplesmente ao fato de ela estar

sendo mantida pelos amortecedores. Além disso, nunca

conseguimos falar a verdade. Às vezes, “algo fala” a



verdade; às vezes, “algo fala” uma mentira. Como

consequência, nossa noção de certo e de errado é inútil,

pois nossa verdade e nossa falsidade não dependem de nós,

mas do acaso, de uma casualidade. Isso também se dá com

nossas palavras, nossos pensamentos e sentimentos. No

intuito de compreendermos o que é verdadeiro e o que é

falso na vida, antes precisamos compreender o que é falso

em nós mesmos, as constantes mentiras que nos dizemos o

tempo todo.



VII

�

UM ESTUDO PRÁTICO



UMA OBSERVAÇÃO DIFERENTE

Os pontos de partida da auto-observação são os seguintes:

 

1. Não somos um.

2. Não temos controle sobre nós mesmos. Não

controlamos nosso próprio mecanismo.

3. Não nos lembramos de nós mesmos. Se uma pessoa diz

“Estou lendo um livro” e não sabe que está lendo, é uma

coisa. Mas quando ela está consciente de que “eu” está

lendo, isso é autorrecordação.

 

Se nos observarmos de maneira correta, descobriremos

muito sobre nosso ser e sobre nossa existência. Em primeiro

lugar, aprenderemos, de forma incontroversa, que tudo que

fazemos, pensamos, sentimos e dizemos é o resultado de

influências externas e que nada vem de nós mesmos.

Veremos e compreenderemos que, na verdade, nada mais

somos do que autômatos, cujas ações são ditadas por

estímulos externos. Em suma, perceberemos nossa total

mecanicidade. Conosco, tudo é “feito”; nós não “fazemos”

nada. Somos máquinas controladas por choques acidentais

vindos do exterior. Cada choque traz um de nossos “eus” à

superfície. Diante de um novo choque, esse “eu”

desaparece e outro ocupa seu lugar. Mais um choque, esse



“eu” desaparece e outro ocupa seu lugar. Para cada

mudança há um novo “eu”. Começaremos a compreender

que não temos controle sobre nós mesmos, que não

sabemos o que podemos dizer ou fazer no momento

seguinte, que não podemos responder por nós mesmos nem

por um breve lapso de tempo. Também iremos compreender

que, se nenhuma mudança acontecer em nós e se não

fizermos nada inesperado, isso só se deverá ao fato de nada

haver mudado do lado de fora com poder de agir sobre nós.

Compreenderemos que nossas ações são totalmente

determinadas por influências externas e perceberemos que

não há nada estável e imutável em nós, sobre o qual

possamos exercer algum controle, nem uma única função

ou um estado invariável.

A auto-observação nos leva a compreender que não nos

lembramos de nós mesmos. Esse “esquecimento”, isto é,

nossa incapacidade de nos lembrarmos de nós mesmos, é a

característica mais típica de nosso ser e a causa de tudo

que há em nós. Isso se manifesta de várias maneiras. Não

nos lembramos de nossas decisões, das promessas que nos

fizemos, do que dissemos ou sentimos há uma semana, há

um dia ou mesmo há uma hora. Começamos algum trabalho

mas, após algum tempo, não nos lembramos do que nos

levou a começá-lo. Isso se aplica de modo particular ao

trabalho com nós mesmos. Somos capazes de nos lembrar

de promessas feitas aos outros, mas só com a ajuda de

associações artificiais incutidas em nós como parte de

nossa formação, associações que, por sua vez, estão

conectadas a outros conceitos artificiais como “honra”,



“honestidade”, “dever”, e assim por diante. De modo geral,

porém, podemos dizer que para cada coisa de que nos

lembramos, nos esquecemos de outras dez igualmente

importantes. E nos esquecemos com particular facilidade de

coisas a nosso próprio respeito, em especial dos registros

mentais de impressões gravadas anteriormente. Não nos

lembramos do que pensamos ou do que dissemos e não nos

lembramos de como pensamos ou de como dissemos.

Alguém dizer que não se lembra de si mesmo é, acima de

tudo, admitir que não se sente ou não se percebe, que não

tem consciência de si mesmo. Conosco, a observação

“acontece”, assim como nossa fala, nosso pensamento ou

nosso riso “acontecem”. Não sentimos ou não percebemos

o “eu” — como em eu observo, eu percebo, eu vejo. Tudo “é

percebido”, “é visto”. A fim de podermos nos observar de

fato, precisamos antes nos lembrar de nós mesmos.

Observações sem autorrecordação são inúteis, pois não nos

incluímos em nossas observações. Ao mesmo tempo, a

autorrecordação é difícil e exige muitas coisas além de um

esforço consciente. De fato, se trabalharmos

conscientemente, não iremos nos lembrar mais de nós

mesmos, e sim menos.

É necessário nos observarmos de maneira diferente

daquela com que nos observamos na vida cotidiana.

Precisamos adotar uma atitude diferente da anterior, uma

postura interior diferente. Buscamos conhecimento — ou

seja, “conhecer” —, mas o que tivemos até agora não é

“conhecer”. É apenas a coleta mecânica de informações nas

quais nossa cognição não é a nossa, mas apenas a função



do que acontece em nós. Por exemplo, durante uma

palestra uma pessoa ouve com a mente, e outra ouve com

o sentimento. Quando lhes pedem para repetir o que foi

dito, cada uma irá recontar a história à sua própria maneira,

de acordo com seu estado interior naquele momento. Se,

uma hora depois, a primeira pessoa ouve algo desagradável

e a segunda está envolvida na solução de um problema de

matemática, a primeira irá repetir o que ouviu com matizes

emocionais e a segunda o fará de forma lógica. Isso porque

apenas um centro está funcionando — nesse caso, o do

pensamento ou o do sentimento.

Precisamos aprender a ouvir de outra maneira. O

conhecimento que acumulamos até agora é o conhecimento

de um centro, um conhecimento sem compreensão.

Quantas coisas conhecemos e compreendemos ao mesmo

tempo? Dizemos, por exemplo, que sabemos o que é

eletricidade, mas será que nós a compreendemos com a

mesma clareza com que compreendemos que dois e dois

são quatro? Compreendemos tão bem essa última

afirmação que ninguém poderá nos provar o contrário. Com

a eletricidade, porém, é diferente. Hoje, ela nos é explicada

de uma maneira, e acreditamos nessa explicação. Amanhã,

apresentam uma explicação diferente, na qual também

iremos acreditar. A compreensão, contudo, é a percepção

de, pelo menos, dois centros, e não de um só. Existe uma

percepção mais completa, mas no momento já será

suficiente se conseguirmos fazer com que um centro

monitore o outro. Quando um centro percebe algo e o outro

aprova ou rejeita essa percepção, isso é compreensão.



Quando uma discussão entre os centros deixa de produzir

um resultado definido, temos uma compreensão parcial. A

compreensão parcial não resolve nada. É preciso que tudo o

que escutamos o seja feito não com um, mas com pelo

menos dois centros. Do contrário, será, como disse antes,

um mero acúmulo de novas informações.



A

ENXERGAR O TODO

o percebermos que precisamos não apenas nos

estudar, mas trabalhar com nós mesmos e, em última

análise, nos transformarmos, o caráter de nossa auto-

observação precisa mudar. Até este momento, estudamos

os detalhes do trabalho dos centros, tentando apenas ser

uma testemunha imparcial no registro de fenômenos

específicos. Estudamos o trabalho da máquina, como o

funcionamento de engrenagens e de alavancas. Agora,

precisamos começar a nos ver, isto é, a ver não apenas

detalhes individuais, mas o que é considerado como um

todo — nossa totalidade, assim como os outros nos veem.

Para isso, precisamos aprender a tirar “fotos mentais” de

nós mesmos em diversos momentos de nossa vida e em

diversos estados emocionais. Essas fotos não devem ser de

detalhes, mas do todo, tal como o vemos, e devem conter,

ao mesmo tempo, tudo o que conseguimos perceber em nós

mesmos em um dado momento — emoções, humores,

pensamentos, sensações, posturas, movimentos, tons de

voz, expressões faciais, e assim por diante. Se tivermos

sucesso na captura de momentos interessantes,

formaremos um álbum de retratos os quais, juntos, irão nos

mostrar com clareza o que somos. Não é tão fácil tirar essas

fotos nos momentos mais interessantes, captando posturas



características, expressões faciais, emoções e pensamentos

que revelam nossa essência. Mas se conseguirmos tirar um

número expressivo de fotos como essas, veremos que a

ideia que sempre tivemos a nosso próprio respeito está bem

distante da realidade.

Em vez do homem ou da mulher que pensávamos ser,

veremos uma pessoa bem diferente. Essa “outra” pessoa é

o nosso eu e, ao mesmo tempo, não é o nosso eu. É a

versão do nosso eu tal como as outras pessoas nos

conhecem, como nos imaginamos e como aparecemos em

nossas ações e palavras, mas não exatamente como somos

de fato. Pois, como todos sabemos, há muita coisa irreal,

inventada e artificial nessa outra pessoa que os outros

conhecem. Precisamos aprender a separar o real do

inventado, a dividir-nos em nossa auto-observação e em

nosso autoestudo. Precisamos compreender que, de fato,

consistimos em duas pessoas. Uma é a pessoa que

chamamos de “eu” e que os outros chamam pelo nome. A

outra é o verdadeiro “eu”, que só aparece por momentos

muito breves e só pode ficar firme e imutável após um

longo período de trabalho de autoconhecimento.

Enquanto nos considerarmos uma única pessoa, nunca

mudaremos o que somos. O trabalho conosco começa no

instante em que começamos a sentir duas pessoas em nós

mesmos. Uma é passiva, e tudo o que faz é observar e

registrar o que está acontecendo com ela. A outra, chamada

de “eu”, é ativa e fala de si mesma na primeira pessoa. Mas

só é, na verdade, aquela pessoa com um nome próprio.

Essa é a primeira percepção que temos. Ao começarmos a



sentir duas pessoas em nós mesmos, em pouco tempo

veremos que exercemos o poder completo sobre essa “outra

pessoa”. Não importa o que planejamos, fazemos ou

dizemos, nunca é o “eu” que faz ou diz, mas sempre essa

outra pessoa. E, naturalmente, ela fará ou dirá não como o

“eu” teria feito, mas à sua maneira, com sua própria nuance

de significado, que volta e meia muda completamente o que

o “eu” tinha em mente.

Segundo essa perspectiva, no momento em que

começamos a auto-observação surge um perigo evidente.

Embora haja um “eu” que começa a auto-observação, que

assume o esforço e lhe dá continuidade imediatamente, é a

“outra pessoa” que, desde a primeira etapa, o altera de um

modo que pode parecer acidental mas que, de fato, o

transforma por completo. Vamos supor, por exemplo, que

estamos ouvindo a descrição desse método de auto-

observação e nos dizem que precisamos nos dividir com o

“eu” de um lado e a “outra pessoa”, a qual tem um nome,

do outro. Nós nos dividimos literalmente ao ouvir isso. “Isto

é ‘eu’”, dizemos, “e aquilo é ‘a outra pessoa’”. Nunca

usamos nosso próprio nome para designar a “outra pessoa”,

pois achamos isso desagradável. Além disso, damos o nome

de “eu” aos aspectos de que gostamos em nós mesmos, ou

que consideramos fortes, e associamos a “outra pessoa” ao

que não gostamos ou consideramos pontos fracos. Com

base nessa divisão, fazemos diversos juízos errôneos a

nosso respeito, tendo nos enganado sobre o ponto mais

fundamental — isto é, definir a “outra pessoa” como uma



elaboração fictícia, e não como um aspecto de nós mesmos,

assim como realmente somos.

Não podemos sequer imaginar quão desagradável é usar

nosso próprio nome ao falarmos de nós mesmos na terceira

pessoa. Tentamos evitar isso de todas as maneiras nos

chamando por um nome imaginário que ninguém usou ou

usará ou apenas por “ele” ou “ela”. Quanto a isso, os que

gostam de usar seu prenome, sobrenome ou apelido ao

falar consigo mesmos não são exceção. Mas, no que diz

respeito à auto-observação, preferimos nos chamar por

algum nome inventado.

Quando compreendemos nossa total impotência em face

de nossa “outra pessoa”, nossa atitude para com nós

mesmos deixa de ser indiferente. Nesse ponto, a auto-

observação torna-se a observação dessa outra pessoa.

Compreendemos que essa pessoa nada mais é do que uma

máscara usada em um papel que representamos de modo

inconsciente, o qual, por mais que tentemos, não

conseguimos parar de representar, um papel que nos leva a

fazer e a dizer milhares de coisas estúpidas que, de outro

modo, nunca faríamos ou diríamos. Sentimos estarmos sob

o poder dessa pessoa e que, ao mesmo tempo, não somos

essa pessoa. Começamos a ter medo de que ela assuma e

mude tudo o que desejamos fazer e a consideramos nossa

“inimiga”. Seus desejos, gostos, simpatias, pensamentos e

opiniões ou são o contrário dos nossos ou não têm nada em

comum com eles. Porém essa pessoa é nosso mestre.

Somos os escravos, sem vontade própria, sem modo sequer



de expressar nossos desejos, porque ela assume o controle

de tudo que tentamos dizer ou fazer.

Nesse nível de auto-observação, precisamos compreender

que a meta é nos libertar dessa “outra pessoa”. Sem

dúvida, não conseguimos isso porque somos essa pessoa.

Portanto, precisamos encontrar uma forma de dominá-la e

de levá-la a fazer não o que ela quer, mas o que nós

queremos. Essa “outra pessoa” deixará de ser o mestre e se

tornará o escravo. O primeiro estágio do trabalho com nós

mesmos consiste em nos separarmos mentalmente dessa

pessoa: na verdade, separarmo-nos e nos mantermos

distantes. Mas precisamos levar em conta que toda a

atenção deve ser concentrada nessa “outra pessoa”, pois

não somos capazes de explicar o que somos de fato. Mesmo

assim, podemos explicar essa pessoa para nós mesmos e

com isso devemos começar, lembrando, ao mesmo tempo,

que não somos essa pessoa.

A auto-observação é muito difícil. Quanto mais tentarmos,

mais isso ficará claro. Durante um bom tempo, imaginamos

que nos vemos e nos conhecemos. Então, chega um

momento em que praticamos não a fim de obter resultados,

mas de compreender que não podemos nos observar. Falo

da auto-observação objetiva. Objetivamente, não

conseguimos nos ver um só minuto que seja, porque essa é

uma função diferente, a função do mestre. Se parecer que

podemos nos observar por cinco minutos, iremos nos

enganar. Se durante vinte minutos ou um minuto —

também nos enganaremos. Se percebermos que não



podemos nos ver, teremos razão. Chegar a esse ponto é

nossa meta.



Q

SEPARARMO-NOS DE NÓS MESMOS

uando nascemos, três máquinas distintas nascem e

continuam a se desenvolver até morrermos: nosso

corpo, nossa personalidade e nossa essência, os quais não

têm nada em comum. Sua formação não depende de nós,

de maneira alguma. Seu desenvolvimento futuro, o

desenvolvimento de cada máquina em separado, depende

das qualidades que temos em nós e das condições que nos

rodeiam, como ambiente, circunstâncias, geografia, e assim

por diante. Para o corpo, esses fatores são a

hereditariedade, a geografia, os alimentos e o movimento. A

personalidade se forma no decorrer da vida exclusivamente

por meio do que ouvimos e lemos. A essência, que é

puramente emocional, é o resultado, no início, do que

recebemos de modo hereditário antes da formação da

personalidade e, depois, da influência subsequente das

sensações e dos sentimentos com que convivemos.

O desenvolvimento das três máquinas começa nos

primeiros dias de vida; cada uma progride

independentemente das demais. Assim, pode acontecer,

por exemplo, de o corpo começar sua vida com condições

favoráveis, sobre uma base sólida, e, como resultado,

tornar-se corajoso. Mas isso não significa que a essência da

pessoa terá caráter similar. Nas mesmas condições, a



essência poderá ser fraca e covarde. Seu desenvolvimento

não acompanha necessariamente o desenvolvimento do

corpo. A pessoa pode ter um físico forte e saudável, mas ser

tímida como um coelho.

O centro de gravidade do corpo, sua alma, é o centro do

movimento. O centro de gravidade da personalidade é o

centro do pensamento, e o centro de gravidade da essência

é o centro do sentimento, que é sua alma. Assim como a

pessoa pode ter um corpo saudável e uma essência

covarde, a personalidade pode ser ousada e a essência,

tímida. Veja, por exemplo, o caso de um homem educado e

de bom senso. Ele sabe que pode ter alucinações e que elas

não são nem podem ser reais. Logo, em sua personalidade,

ele não as teme. Mas sua essência, sim. Se um fenômeno

desses ocorre, sua essência não conseguirá não temer.

Logo, o desenvolvimento de um centro não depende do

desenvolvimento de outro, e um centro não pode transferir

seus resultados a outro.

Em certos ensinamentos orientais, o corpo, as emoções e

a mente são incorporados na analogia de um conjunto ou

uma equipe com uma carruagem, um cavalo, um condutor e

um mestre. A carruagem é ligada ao cavalo por meio de

varais, o cavalo ao condutor pelas rédeas e o condutor com

o mestre por meio da voz deste. Mas o condutor precisa

saber ouvir e entender o que o mestre diz e precisa saber

conduzir. O cavalo precisa ser treinado para obedecer às

rédeas e estar adequadamente preso à carruagem. E a

carruagem precisa estar em bom estado.



O trabalho consigo mesmo deve começar pelo condutor,

que representa a mente. A fim de poder ouvir a voz do

mestre, o condutor precisa, antes de qualquer coisa, não

estar dormindo, ou seja, ele precisa estar desperto. Além

disso, pode ser que o mestre fale uma língua que o

condutor não compreende e, nesse caso, o condutor precisa

aprender essa língua. Mas não é tudo. Enquanto aprende

essa língua, também precisa aprender a conduzir a

carruagem, o que, por sua vez, inclui aprender a arrear,

alimentar e tratar o cavalo e manter a carruagem em

ordem. Afinal, de que adiantará aprender a compreender o

mestre se o condutor não souber fazer seu trabalho? O

mestre poderá lhe dizer para irem a algum lugar, e ele não

conseguirá se mover porque o cavalo não foi alimentado ou

arreado e ele não consegue achar as rédeas. O cavalo

representa nossas emoções, e a carruagem representa o

corpo. A mente precisa aprender a controlar as emoções, as

quais, de outro modo, sempre conduzirão o corpo como um

cavalo desgovernado arrastando sua carruagem. Essa é a

ordem na qual devemos trabalhar com nós mesmos.

A primeira etapa consiste em “nos separarmos de nós

mesmos”. Embora nossa mente — nosso pensamento —

nada tenha em comum com nossa essência, ela tende a se

identificar com a essência. A fim de nos separarmos de nós

mesmos, a mente deve ficar de lado e se manter

independente da essência. Nossa essência fraca pode

mudar a qualquer momento, pois depende de muitas

influências: da comida, do ambiente, do horário ou do clima

e de mais uma série de fatores diferentes. É preciso muita



força para orientar a essência e mantê-la nessa orientação.

(Corpo e essência são o mesmo demônio!) Mas a mente

depende de pouquíssimas influências e, com um esforço

mínimo, pode ser mantida na direção desejada. Até uma

pessoa fraca, sem forças sobre sua essência, pode dar a

direção desejada à sua mente. Cada um de nós tem força

suficiente e pode ter a capacidade e o poder de agir de

maneira diferente. Em vez de se identificar com a essência,

em vez de ser uma mera função da essência, nossa mente é

capaz de funcionar de forma independente. Nosso

pensamento pode ser independente. Qualquer adulto pode

fazer isso — qualquer um que deseje com seriedade.

Demonstrarei o que digo com um exemplo. Agora, em um

estado calmo, sem reagir a nada ou a ninguém, decido me

dedicar à tarefa de estabelecer um bom relacionamento

com o Sr. B., pois preciso dele em meus negócios e só

poderei fazer o que quero com sua ajuda. Mas não gosto do

Sr. B. Ele é uma pessoa muito desagradável, não entende

nada, é um palerma, é vil, o que você puder imaginar.

Devido à minha formação, essas características me afetam.

Apenas de olhar para ele, fico irritado. Quando ele começa a

falar bobagens, eu me descontrolo. Sou humano e, por isso,

sou fraco e não consigo me convencer de que não devo me

incomodar. Continuarei a me incomodar. E, se a mente

tornar-se apenas uma função da essência, perderei minha

paciência. Irei pensar, ou melhor, “aquilo” irá pensar do

ponto de vista desse incômodo: “Que vá para o inferno!”.

Mas eu posso me controlar. Isso depende do quanto sério

é meu desejo de conseguir que o Sr. B. me ajude. Se eu me



ativer a esse propósito, a esse desejo, serei capaz de

consegui-lo. Por mais que esteja irritado, irei me lembrar

desse desejo. Por mais furioso e descontrolado que me

encontre, em um recôndito de minha mente irei me lembrar

da tarefa a que me propus. Embora impotente para conter

minha impaciência ou me fazer sentir desta ou daquela

maneira com relação a ele, minha mente conseguirá se

lembrar de minha meta. Digo a mim mesmo: “Você precisa

dele. Não fique bravo. Não seja rude com ele”. Pode até ser

que eu venha a amaldiçoá-lo ou a bater nele, mas minha

mente continuaria, mesmo assim, a me atormentar,

lembrando-me de que eu não deveria reagir dessa forma.

É exatamente isso que qualquer um pode fazer ao desejar

com seriedade não se identificar com sua essência. É isso

que quer dizer “separar a mente da essência”. Para um

adulto sério — uma pessoa simples, comum, sem quaisquer

poderes extraordinários, mas adulta —, a tarefa a que se

decidir fazer, seja qual for, estará sempre em seus

pensamentos. Mesmo que não consiga realizá-la na prática,

sempre terá a tarefa em mente. Mesmo influenciado por

outros fatores, sua mente não se esquecerá da meta

traçada para si mesmo. Ele tem um dever a cumprir e, se

for honesto, irá se esforçar para cumpri-lo, porque é um

adulto.

Ninguém pode nos ajudar nessa recordação, nessa

separação de si mesmo. O indivíduo precisa fazer isso por

conta própria. Apenas então, a partir do momento em que

tivermos essa separação, é que outra pessoa poderá nos

ajudar. A única diferença entre a criança e o adulto está na



mente. Tempo de vida não significa maturidade. A pessoa

pode viver cem anos e manter-se criança. Pode crescer e

ser criança ao mesmo tempo se, com a palavra “criança”,

entendemos alguém que não tem lógica independente em

seu pensamento. A pessoa só pode ser chamada de

“adulta” a partir do momento em que seu pensamento

adquire essa qualidade.

Ao falarmos de mudança nos referimos à necessidade de

mudança interior. O trabalho não requer nada externo,

apenas interno. Externamente, o indivíduo deve ter um

papel em tudo. Deve ser um ator. Do contrário, não

atenderá às exigências da vida. Uma pessoa gosta de uma

coisa; outra, de outra coisa. Se quisermos ser amigos de

ambas e nos comportarmos apenas de um modo, uma delas

não irá gostar — e vice-versa. Devemos nos comportar com

cada uma do modo como elas gostam. Assim nossa vida

será mais fácil. Por dentro, porém, deve ser diferente.

Do modo como as coisas estão, em especial nos nossos

dias, cada um de nós “considera” de um modo totalmente

mecânico. Reagimos a tudo que nos afeta a partir do

interior. Obedecemos ordens. Ela é boazinha, eu sou

bonzinho. Ela é rude, eu sou rude. Sou como ela quer que

eu seja, apenas um títere. Mas ela também é um títere

mecânico. Ela também obedece ordens mecanicamente e

faz o que o outro deseja. Precisamos parar de reagir

internamente. Se alguém é rude, não devemos reagir

internamente. Quem controlar esse processo será mais

livre. Isso é bem difícil.



A

TRABALHAR COM TRÊS CENTROS

ntes de nossa natureza ter sido arruinada, os quatro

componentes de nossa analogia — cavalo, carruagem,

condutor e mestre — eram um só. Tinham uma

compreensão comum e trabalhavam, descansavam,

comiam juntos, ao mesmo tempo. Mas a compreensão e a

linguagem foram esquecidas. Agora cada componente tem

vida separada, vive só, isolado do resto. Às vezes, seria

preciso que trabalhassem juntos, mas isso é impossível.

Uma parte quer uma coisa, outra quer outra coisa.

O propósito é restabelecer o que foi perdido, e não

adquirir algo novo. Esse é o propósito do desenvolvimento.

Para isso, precisamos aprender a distinguir essência de

personalidade e a separá-las. Ao conseguirmos isso,

saberemos o que e como mudar. Enquanto isso, temos

apenas uma possibilidade — estudar. Somos fracos, somos

dependentes — somos escravos. É difícil romper de uma só

vez com todos os hábitos acumulados ao longo dos anos.

Mais tarde será possível substituir certos hábitos por outros,

embora estes também sejam mecânicos. O homem

depende sempre de influências externas — mas algumas

influências limitam, outras não.

Para começar, é necessário preparar as condições de

trabalho. São muitas as condições. Atualmente podemos



apenas observar e coletar materiais que serão úteis ao

trabalho. Não podemos distinguir a origem de nossas

manifestações — se a essência ou a personalidade. Mas, se

olharmos com atenção, poderemos compreender isso mais

tarde. Enquanto reunimos materiais, não podemos enxergar

isso. É que normalmente temos apenas uma atenção,

voltada ao que estamos fazendo. Nossa mente não vê

nossos sentimentos, e vice-versa.

Cada animal trabalha segundo sua constituição. Um

trabalha mais, outro menos, mas cada um trabalha tanto

quanto lhe é natural. Nós, humanos, também trabalhamos,

e entre nós há os mais capazes e os menos capazes. Quem

trabalha como um boi é inútil, e quem não trabalha também

é inútil. O valor do trabalho não está na quantidade, mas na

qualidade.

Cada animal, como já foi dito, trabalha de acordo com o

que ele é. Um animal — uma minhoca, digamos — trabalha

de forma completamente mecânica. Nada se pode esperar

dele, pois ele possui apenas um cérebro, um cérebro

mecânico. Outro trabalha e se move apenas por sentimento

— tal é a estrutura de seu cérebro. Um terceiro animal

percebe somente o movimento, chamado de trabalho, por

meio da mente. Nada mais se pode exigir dele porque ele

não possui outro cérebro. Nada mais se pode esperar, pois a

natureza o criou com esse tipo de cérebro. Assim, a

qualidade do trabalho depende do cérebro ou dos cérebros

existentes. Quando analisamos vários tipos de animais,

descobrimos que há animais com um, com dois e com três

cérebros.



O homem é um animal de três cérebros. Mas volta e meia

o que tem três cérebros precisa trabalhar, digamos, cinco

vezes mais do que o que tem dois cérebros. O homem foi

criado de tal modo que dele se exige mais trabalho do que

ele é capaz de produzir segundo sua constituição. Não é

culpa do homem, mas da natureza. Seu trabalho só será de

valor quando a dedicação a ele chegar nos limites extremos

da possibilidade. Normalmente, o trabalho do homem

requer a participação do sentimento e do pensamento.

Trabalhar assim significa que sentimos o que estamos

fazendo e pensamos na razão e no propósito, no modo

como estamos fazendo, como esse trabalho tinha de ser

feito ontem e hoje, como deveremos fazê-lo amanhã e como

costuma ser melhor fazê-lo, se é que existe um modo

melhor. Se trabalharmos corretamente, teremos sucesso na

execução de um trabalho cada vez melhor. Mas, quando

uma criatura de dois cérebros trabalha, não há diferença

entre seu trabalho de ontem, de hoje e de amanhã.

É essencial trabalhar de modo diferente. Cada um precisa

trabalhar por conta própria, os outros não podem fazer nada

em nosso lugar. Se pudermos fazer, digamos, um cigarro da

maneira correta, já saberemos como fazer um tapete. Todo

o aparato necessário é dado ao homem para fazer tudo.

Toda pessoa pode fazer o que quer que as outras possam

fazer. Se uma pode, todas podem. Gênio, talento, isso é

bobagem. O segredo é simples — fazer as coisas como um

ser de três cérebros. Quem consegue pensar e fazer as

coisas direito pode fazer qualquer coisa tão bem quanto

outra que a esteve fazendo errado a vida toda. O que esta



teve de aprender em dez anos, a recém-chegada aprende

em dois ou três dias e depois faz melhor do que a que

passou a vida fazendo essa coisa. Conheci pessoas que,

antes de aprender, haviam trabalhado de maneira errada a

vida toda, mas, depois que aprenderam, puderam realizar

com facilidade trabalhos que nunca tinham visto antes,

tanto os mais delicados quanto os mais rudes. O segredo é

muito simples e fácil: precisamos aprender a trabalhar como

um ser de três cérebros.

A essência do trabalho correto é que os centros do

movimento, do sentimento e do pensamento devem

trabalhar juntos para produzir ação. Há mil vezes mais valor

até em encerar o chão do jeito como deve ser feito do que

em escrever 25 livros. Mas, antes de começar a trabalhar

com os três centros ao mesmo tempo, cada centro precisa

ser preparado separadamente a fim de que possa haver

concentração, lembrando que o processo consiste de três

partes. O centro do movimento está mais ou menos

adaptado, embora precise ser treinado para o trabalho com

os demais. O segundo na ordem de dificuldade é o centro

do pensamento, e o mais difícil de todos é o centro do

sentimento. Mesmo que tenhamos sucesso em pequenas

coisas com o centro do movimento, nem o centro do

pensamento nem o do sentimento podem se concentrar.

Orientar pensamentos em uma dada direção é uma

concentração meramente mecânica, e não é essa a nossa

meta. É importante saber como não depender das

associações.



A principal causa de nossa maneira errônea de trabalhar é

nosso desenvolvimento limitado, o fato de que não

educamos nada além da mente. Sabemos como nos

comportar com fulano ou com sicrano: “Bom dia. Como

vai?”. Mas apenas o condutor sabe disso. Sentado em seu

banco, leu a respeito. No entanto o cavalo não tem

educação alguma. Nunca foi à escola. Sequer aprendeu o

alfabeto. Não conhece linguagem. O cavalo também era

capaz de aprender, mas esquecemos de como fazê-lo. E ele,

por isso, tornou-se um órfão abandonado. Apenas o

condutor aprendeu. Conhece línguas, sabe onde fica a rua

tal e tal. Mas não pode ir sozinho até lá. Se acharmos que o

autoestudo irá ajudar e que seremos capazes de mudar,

estaremos completamente enganados. Mesmo se lermos

todos os livros, estudarmos por cem anos, dominarmos todo

o conhecimento, todos os mistérios — nada sairá disso. Pois

todo esse conhecimento pertencerá apenas ao condutor. E

ele, mesmo que conheça tudo isso, não poderá puxar a

carruagem sem o cavalo — ela é muito pesada.

Quanto à carruagem, sua existência foi completamente

esquecida. Mas ela também faz parte, e uma parte

importante, da equipe. Tem vida própria, que é a base de

nossa vida. Tem sua própria psicologia. Ela também pensa,

tem fome, desejos, participa do trabalho comum. Ela

também deveria ter sido educada, deveria ter frequentado a

escola, mas nem seus pais, nem ninguém, preocuparam-se

com isso. Originalmente, a carruagem foi concebida para

uma cidade comum. Todas as partes mecânicas foram

desenhadas para que ela se ajustasse à rua, inclusive suas



pequenas engrenagens. A ideia era que as saliências da rua

distribuíssem o óleo lubrificante por igual, lubrificando as

partes. Mas isso foi calculado para determinada cidade, na

qual as ruas não são muito lisas. Agora a cidade mudou, e o

modelo da carruagem continua o mesmo. Ela foi feita para

levar bagagem, mas hoje leva passageiros. E sempre

percorre o mesmo tipo de rua, as avenidas largas. Algumas

partes ficam enferrujadas por longa falta de uso. Se, às

vezes, a carruagem precisa seguir uma rua diferente, quase

sempre quebra e depois precisa passar por uma revisão

mais ou menos séria. Depois pode voltar a correr em sua

melhor forma pelas avenidas, mas após percorrer certas

ruas precisa ser revisada. Toda carruagem tem seu próprio

ímpeto, mas, de certo modo, podemos dizer que nossa

carruagem o perdeu. E ela não pode trabalhar sem ímpeto.

Cada um de nós só deseja, e só pode desejar, com uma

parte de nós mesmos. Mais uma vez, apenas com o

condutor, pois ele leu algumas coisas, ouviu algumas coisas.

Ele tem muita imaginação e chega a voar à lua em seus

sonhos. Os que acham que podemos nos modificar estão

muito enganados. Mudar alguma coisa por dentro é muito

difícil. O que quer que saibamos, é o condutor que sabe.

Todo nosso conhecimento é a mera manipulação da função

pensamento. A mudança real é algo muito difícil, mais difícil

do que achar um milhão de dólares na rua.

Temos um cavalo em nosso interior. Ele obedece a ordens

vindas de fora. E nossa mente é fraca demais para fazer

qualquer coisa por dentro. Mesmo que a mente dê a ordem

de parar, nada irá parar interiormente. O que foi dito sobre



mudança interior refere-se apenas à necessidade de

mudança no cavalo. Se o cavalo mudar, poderemos mudar,

mesmo externamente. Se o cavalo não mudar, tudo ficará

como era, por mais que estudemos.

É fácil decidirmos mudar sentados em silêncio em nossa

sala. Mas, assim que encontramos alguém, o cavalo

escoiceia. O cavalo interior precisa mudar. Antes de

qualquer coisa, precisamos compreender que não somos

quem pensamos ser. Somos o cavalo. Se quisermos

trabalhar, teremos de começar ensinando ao cavalo uma

língua por meio da qual possamos conversar com ele,

contando-lhe o que sabemos e mostrando-lhe a

necessidade, digamos, de mudar sua disposição. Se

conseguirmos isso, então, com nossa ajuda, o cavalo

também começará a aprender. Mas a mudança só é possível

por dentro.



É

AUTORRECORDAÇÃO

impossível nos lembrarmos de nós mesmos. Isso porque

queremos viver apenas pela mente. Mas o depósito de

atenção da mente (como a carga elétrica de uma pilha) é

muito pequeno. E nossas outras partes não têm vontade de

se lembrar.

Na analogia do condutor, do cavalo e da carruagem, a

mente é o condutor. Nossa mente deseja fazer algo,

trabalhar de forma diferente daquela com que operava

antes. Quer se lembrar de si mesma. Todos os interesses

relacionados à mudança pessoal, à autotransformação,

pertencem apenas ao condutor, ou seja, são puramente

mentais. No que diz respeito ao sentimento e ao corpo,

essas partes não estão nada interessadas em colocar a

autorrecordação em prática. O mais importante, porém, é

produzir mudança não na mente, mas nas partes que não

estão interessadas. A mente pode mudar com muita

facilidade. Mas a transformação não é obtida por meio da

mente; se ocorrer por meio dela, será inútil.

Portanto, precisamos ensinar, e aprender, não por meio da

mente, mas do sentimento e do corpo. Ao mesmo tempo, o

sentimento e o corpo não possuem nem a linguagem nem a

compreensão de que dispomos. Não compreendem nem o

russo, nem o inglês. O cavalo não precisa compreender a



língua do condutor, nem a carruagem a do cavalo. Se o

condutor disser em inglês “Vire à direita”, nada irá

acontecer. O cavalo compreende a linguagem das rédeas e

só irá virar à direita em obediência às rédeas. Ou, se for

outro cavalo, talvez ele vire sem rédeas caso seja esfregado

em um lugar de costume — assim como são treinados os

jumentos na Pérsia. A mesma coisa acontece com a

carruagem: ela tem sua própria estrutura. Se os eixos viram

para a direita, as rodas traseiras vão para a esquerda. Mais

um movimento, e as rodas vão para a direita. Isso acontece

porque a carruagem compreende apenas esse tipo de

movimento e reage a ele à sua maneira. Assim, o condutor

precisa conhecer as características e os pontos fracos da

carruagem. Somente assim poderá conduzi-la na direção

desejada. Mas, se ficar simplesmente sentado em seu banco

e disser na sua própria língua “vá para a direita” ou “vá

para a esquerda”, o conjunto não irá se mexer, mesmo que

ele fique gritando durante um ano.

Somos uma réplica exata desse conjunto. Isolada, a mente

não pode ser chamada de homem, assim como um condutor

sentado à mesa de um bar não pode ser chamado de

condutor no cumprimento de sua função. Nossa mente é

como um motorista profissional que permanece sentado em

um bar ou em casa e sonha que está levando passageiros a

vários lugares. Assim como sua divagação não é uma

viagem de verdade, apenas tentar trabalhar com a mente

não irá levar a lugar algum. Só nos tornaremos criadores de

teorias, como lunáticos.



O poder para mudarmos a nós mesmos não está na

mente, mas no corpo e no sentimento. Infelizmente, porém,

nosso corpo e nosso sentimento são constituídos de tal

maneira que não ligam a mínima para nada, desde que

estejam felizes. Vivem apenas para o momento presente e

têm memória curta. Apenas a mente vive para o amanhã.

Cada parte tem sua própria virtude ou mérito. O da mente é

olhar para a frente. Mas apenas as outras duas podem

“fazer”.

Até agora, a maior parte de nossos desejos e anseios foi

acidental, surgindo e existindo apenas na mente. Em nossa

mente, surgiu acidentalmente o desejo de realizar alguma

coisa, de mudar alguma coisa. Mas ele só existiu na mente,

e nada mudou. Apenas uma ideia básica surge na cabeça, e

cada um de nós permanece como era antes. Mesmo se

trabalharmos dez anos com a mente, se estudarmos dia e

noite, nos lembrarmos de nós mesmos na mente e nos

esforçarmos, nada faremos de útil ou real. É que na mente

não há nada para mudar. O que precisa mudar é a

disposição do cavalo. O desejo precisa estar no cavalo, e a

habilidade, a capacidade, na carruagem.

Ao dizer “nos lembrarmos de nós mesmos”, estamos nos

referindo a nós. Mas nós — nosso “eu” — significa nosso

sentimento, nosso corpo e nossa sensação. Nós mesmos

não somos nossa mente nem nosso pensamento. Nossa

mente é apenas uma pequena parte de nós. É claro que

essa parte está relacionada, está conectada a nós mesmos,

mas essa é só uma pequena relação; muito pouco material

é alocado a ela por nossa organização interna. Digamos que



se nosso corpo e nosso sentimento recebem, para sua

existência, a energia e os diversos elementos necessários

na proporção de vinte partes, nossa mente recebe apenas

uma parte. Nossa atenção é o produto desses elementos,

desse material. Cada uma de nossas partes tem sua própria

atenção; sua duração e seu poder são proporcionais ao

material recebido. A parte que recebe mais material recebe

mais atenção.

Como a mente é alimentada com menos material, sua

atenção — isto é, sua capacidade de se recordar — é curta e

funciona somente enquanto há material. De fato, se

desejarmos e continuarmos a desejar nos lembrarmos de

nós mesmos apenas com a mente, não seremos capazes de

nos lembrar por um tempo superior ao permitido por esse

material, por mais que tenhamos sonhado com isso ou

desejado isso, independentemente das medidas que

tenhamos tomado. Quando esse material acabar, nossa

atenção desaparecerá. É exatamente como um acumulador

voltado à iluminação. Ele mantém uma lâmpada acesa

enquanto estiver carregado. Quando a energia acabar,

porém, a lâmpada não irá mais se acender, mesmo que

esteja funcionando e que a fiação esteja em bom estado. A

luz da lâmpada é nossa capacidade de recordação. Isso

explica por que não conseguimos nos lembrar mais de nós

mesmos. E, de fato, não conseguimos, porque essa

capacidade específica é curta e sempre o será. É para ser

assim. É impossível instalar um acumulador maior ou dar-

lhe mais energia do que ele consegue guardar.



Entretanto, é possível aumentar nossa autorrecordação ao

trazer outras partes com seus próprios acumuladores e

fazer com que participem do trabalho geral. Se

conseguirmos isso, todas as nossas partes irão se ajudar

mutuamente no intuito de manter a iluminação geral. Como

temos confiança em nossa mente, e nossa mente tem

concluído que é boa e necessária a nossas outras partes,

devemos fazer o possível para despertar o interesse dessas

outras partes, convencendo-as de que o resultado almejado

é útil e necessário para elas também.

Precisamos admitir que essas outras partes — a maior

parte de nosso “eu” total — não estão nem um pouco

interessadas em autorrecordação. Mais do que isso, elas

nem sequer suspeitam da existência desse desejo em sua

irmã, a mente. Logo, temos de tentar fazer com que

conheçam esse desejo. Caso se sintam impelidas a agir

nessa direção, teremos feito metade do trabalho.

Poderemos começar a ensiná-las e a ajudá-las. Infelizmente,

não podemos falar com elas de forma inteligente logo de

cara, pois, em função de sua má formação escolar, o cavalo

e a carruagem não conhecem nenhuma língua adequada a

uma pessoa educada. Sua vida e seu pensamento são

instintivos, como nos animais, e por isso é impossível provar

de modo lógico qual será seu lucro futuro ou fazê-las ver

suas possibilidades. A lógica e o bom senso não lhe são

estranhos, mas elas não receberam educação. Por isso

essas capacidades se degeneraram, e suas próprias

qualidades se entorpeceram e atrofiaram. Contudo, graças

à sua natureza original, essa condição não é irreversível. É



possível restaurar essas partes à sua condição original

destruindo os resultados, já cristalizados, dos hábitos

degenerados. Antes de começar um novo trabalho, é

necessário corrigir os velhos pecados.

Queremos nos lembrar de nós mesmos pelo maior período

possível. Mas nos esquecemos rapidamente da tarefa a que

nos propusemos, pois nossa mente tem pouquíssimas

associações com ela. Outras associações envolvem as

conectadas com a autorrecordação. Nossas associações

ocorrem no aparato formativo graças a choques que ele

recebe dos centros. Cada choque tem associações com um

caráter específico, cuja força depende do material que as

produz. Se o centro de pensamento produz associações de

autorrecordação, associações de outra natureza que

chegam, provenientes de outras partes e que nada têm a

ver com a autorrecordação, absorvem essas associações

desejáveis. Nosso problema é levar nossas outras partes até

um ponto no qual nosso centro do pensamento seja capaz

de prolongar pelo maior tempo possível o estado de

autorrecordação sem exaurir a energia de maneira

imediata.

Deve ser dito que nossa autorrecordação, por mais plena e

íntegra que talvez seja, pode ser de dois tipos: consciente

ou mecânica — a recordação consciente de si mesma ou a

recordação de si mesma por meio de associações. A

autorrecordação mecânica — isto é, associativa — não

produz lucro essencial, mas tem imenso valor no começo,

quando procuramos artificialmente a participação de todos

os três centros. No caso de nossos pensamentos, isso é feito



mediante conversas, palestras, e assim por diante. Se, por

exemplo, nada for dito, nada será evocado. Dizemos que é

“artificial” porque não nascemos com esses pensamentos;

eles não são naturais, não respondem a uma necessidade

orgânica. E, se os pensamentos são artificiais, então

podemos criar sensações — também artificiais — para esse

propósito. A sensação mais simples e mais acessível pode

ser obtida por meio de posturas desconfortáveis. Podemos,

por exemplo, assumir uma posição com a qual não estamos

acostumados, nos sentando como nunca sentamos antes.

Por alguns instantes ficamos bem, mas depois de algum

tempo começamos a sentir dor. Uma sensação estranha e

pouco comum sobe pelas pernas. O tempo todo sentimos a

necessidade de nos mexer, de movermos as pernas no

intuito de mudar a posição desconfortável. Mas, no

presente, propusemo-nos a tolerar a dor, a manter o corpo

todo nessa posição, sem que nada se mova, exceto a

cabeça. Nesse momento, queremos nos esquecer da

autorrecordação e concentrar toda a nossa atenção, todo o

nosso pensamento, em não nos permitir mudar de posição

automática ou inconscientemente.

Bem, quando começamos a ter sensações desagradáveis

no corpo, sobretudo em certos lugares, começamos a

pensar com nossa mente: “Eu desejo. Desejo muito ser

capaz de me lembrar de mim com frequência. Eu desejo!

Você — sou eu, é o meu corpo”. Dizemos a nosso corpo:

“Você. Você — eu. Você também sou eu. Eu desejo!”. As

sensações que o corpo está tendo — e todas as sensações

similares —, desejamos que elas nos lembrem. “Quero me



lembrar. Quero me lembrar com frequência”. Todas essas

sensações irão nos lembrar.

Em um dado momento, voltamos ao desejo de nos

lembrarmos de nós mesmos. E nos lembramos graças à

mente. Perguntamo-nos: “Será que também me lembro por

meio das sensações?”. Com efeito, vemos que pelas

sensações não nos lembramos de nós mesmos. Assim,

assumimos uma postura específica e pronunciamos estas

palavras: “Eu quero me lembrar de mim mesmo”.

Ao pronunciarmos a palavra “Eu”, temos uma sensação

puramente subjetiva na cabeça, no peito ou nas costas, de

acordo com o estado em que nos encontrarmos nesse

momento. Não devemos dizer “eu” mecanicamente, como

uma palavra, mas percebendo em nós mesmos sua

ressonância. Isso significa que, ao dizer “eu”, devemos

“ouvir” com atenção a sensação interior e observar, no

intuito de não dizer mais a palavra “eu” de modo

automático, por mais que a digamos.

A segunda palavra é “quero”. Ao pronunciá-la, sentimos a

vibração que nos ocorre com o corpo todo.

“Me lembrar.” Cada pessoa, ao se lembrar de algo, tem

um processo no meio do peito que mal é percebido.

“De mim mesmo.” Ao dizer “de mim mesmo”, estamos

nos referindo a todo o nosso eu. Em geral, quando dizemos

as palavras “de mim mesmo”, costumamos entendê-las

como um pensamento, um sentimento ou o corpo. Agora

precisamos entendê-las como um todo, a atmosfera, o

corpo e tudo o que há nele.



Cada um dos quatro elementos, em si, tem sua própria

natureza e seu próprio lugar de ressonância. Se os quatro

ressoassem em um mesmo lugar, nunca seria possível a

todos ressoarem com a mesma intensidade. Nossos centros

são como acumuladores ou baterias dos quais a corrente

flui durante certo tempo caso apertemos um botão. Depois

ela para de fluir, e o botão precisa ser liberado para que a

bateria se encha de eletricidade. Porém, em nossos centros,

os quais produzem ressonância quando pronunciamos cada

um dos quatro elementos, o gasto de energia é mais rápido

do que o de uma bateria. Eles precisam de repouso em

turnos a fim de poderem reagir — como campainhas, cada

uma com sua própria bateria. Enquanto dizemos “eu”, uma

campainha responde; ao dizermos “quero”, outra

campainha; “me lembrar”, uma terceira; “de mim mesmo”,

a campainha geral.

Cada centro tem seu próprio acumulador de energia. Uma

característica comum a todos nós é que os acumuladores de

nossos centros só são preenchidos com energia quando esta

é gasta, a fim de que não reste neles energia além daquela

sendo despendida. Ao mesmo tempo, nossa máquina tem

um acumulador geral, independente dos acumuladores

pertencentes aos centros. A energia nesse acumulador geral

é produzida apenas quando todos os acumuladores

trabalham um após o outro, em uma combinação definida.

Com isso, o acumulador geral é carregado. Nesse caso, o

acumulador geral torna-se um acumulador no sentido pleno

da palavra, pois reúne e armazena energia de reserva nos

momentos em que certa energia não está sendo gasta.



É possível prolongar a memória da autorrecordação ao

fazer com que a energia que temos dure mais, puxando a

energia diretamente do acumulador geral. Embora o centro

do pensamento só consiga ter acesso a seu acumulador

menor, podemos conseguir uma conexão com o acumulador

geral por meio do centro do sentimento. O sentimento é

muito mais perceptivo e sutil do que o pensamento,

sobretudo pelo fato de seu aparato formativo ser a única

parte que funciona. Isso explica por que tantas coisas são

quase inacessíveis ao centro do pensamento. Se quisermos

conhecer e compreender melhor, devemos lembrar que

esse novo conhecimento e essa nova compreensão virão

por meio do sentimento. Nossa meta deve ser o

desenvolvimento da atividade do centro do sentimento.



IX

�

RUMO À LIBERTAÇÃO



S

DOIS RIOS

erá útil comparar a vida humana em geral com um

grande rio que brota de diversas fontes e que, após a

divisão das águas, flui em duas correntes distintas. E

podemos comparar a vida de qualquer pessoa com uma das

gotas de água que compõem esse rio da vida.

Por conta do número exagerado de pessoas, foi

estabelecido pela Grande Natureza — objetivando a

compreensão comum de tudo que existe — que, de modo

geral, a vida humana na Terra deve fluir em duas correntes

e que cada gota deve ter a possibilidade, no local onde as

águas se dividem, de entrar em uma ou em outra corrente.

Logo, na vida da humanidade há duas direções: ativa e

passiva. As leis são as mesmas em toda parte. Segundo tais

leis, essas duas correntes se encontram de modo contínuo,

ora entrecruzando-se, ora correndo em paralelo. Mas nunca

se misturam. Elas se apoiam mutuamente e são

indispensáveis uma à outra. Sempre foi assim e sempre

será.

A vida das pessoas comuns, consideradas em conjunto,

pode ser imaginada como um desses rios, um rio no qual

cada vida, seja de uma pessoa, seja de qualquer outro ser

vivo, é representada por uma gota, e a corrente em si é um

elo da corrente cósmica. De acordo com as leis cósmicas



gerais, o rio flui em uma direção fixa. Todas as suas curvas,

todas as suas dobras, todas essas mudanças têm um

propósito definido. Nesse propósito, cada gota tem seu

papel como parte do rio, mas a lei do rio como um todo não

se estende a cada gota. As mudanças de posição, de

movimento e de direção das gotas são completamente

acidentais. Em dado momento uma gota está aqui; no

seguinte, está ali. Agora está na superfície; agora foi para o

fundo. Acidentalmente ela sobe, acidentalmente colide com

outra gota e desce. Então se move depressa; agora,

lentamente. Se sua vida é fácil ou difícil, isso dependerá de

onde ela estiver. Não há uma lei individual para ela, não há

um destino pessoal. Apenas o rio como um todo tem um

destino, que é comum a todas as gotas. Em sua corrente, a

tristeza e a alegria, a felicidade e o sofrimento pessoais são

acidentais.

Mas a gota tem, em princípio, a possibilidade de escapar

dessa corrente geral e de pular para o outro rio, seu vizinho.

Isso também é uma lei da Natureza. Para isso, porém, a

gota precisa saber como usar os choques acidentais e o

ímpeto do rio como um todo, a fim de poder chegar à

superfície e ficar mais próxima da margem, nesses lugares

onde fica mais fácil pular. Ela precisa escolher não apenas o

lugar certo como o momento certo, usar os ventos,

correntes e tormentas. Além disso, a gota ainda tem a

chance de se levantar com a espuma e pular para o outro

rio.

Desde o instante em que chega ao outro rio, a gota se

encontra em um mundo diferente, em uma vida diferente, e



portanto segue leis diferentes. Nesse segundo rio, existe

uma lei para as gotas — a lei da progressão alternada. A

gota vai ao alto ou ao fundo e, dessa vez, não por acidente,

mas por força de lei. Ao subir à superfície, a gota torna-se

lentamente mais pesada e afunda. Lá embaixo, perde peso

e sobe outra vez. Flutuar na superfície é bom para ela; ficar

lá embaixo é ruim. Muito irá depender da habilidade e do

esforço. Nesse segundo rio, há correntes diferentes, e é

preciso entrar na corrente exigida. A gota precisa flutuar na

superfície pelo tempo necessário para se preparar, para

conquistar a possibilidade de passar a uma corrente

diferente, e assim por diante.

Mas estamos no primeiro rio, a corrente passiva da

humanidade comum. Enquanto estivermos nele, esse rio irá

nos levar aonde quer que possa estar indo. Enquanto

ficarmos passivos, seremos empurrados e estaremos à

mercê de qualquer acidente. Seremos escravos desses

acidentes. Ao mesmo tempo, a Natureza nos deu a

possibilidade de escapar dessa escravidão. Portanto,

quando falamos de libertação, estamos falando

precisamente de ir a outro rio, a outra corrente. Claro que

não é tão simples assim — não podemos fazê-lo apenas

porque queremos. É preciso um desejo forte e uma longa

preparação. Temos de passar pela experiência de nos

identificarmos com todas as atrações do primeiro rio.

Depois, precisamos morrer para esse rio. Todas as religiões

falam dessa morte: “A menos que morramos, não

poderemos tornar a nascer”.



Isso não significa a morte física. Dessa morte, não é

necessário nascer novamente, pois, se existe uma alma, e

ela é imortal, ela pode prosseguir sem o corpo, cuja perda

chamamos de morte. E a razão para tornarmos a nos erguer

não é para aparecer diante do Senhor Deus no dia do juízo,

como ensinam os fundadores da Igreja. Não. Cristo e os

outros falam da morte que pode acontecer em vida, a morte

do tirano de quem provém nossa escravidão, a morte que é

uma condição necessária para a primeira e principal

libertação do homem.

Se fôssemos privados de nossas ilusões e de tudo que nos

impede de enxergar a realidade — se fôssemos privados de

nossos interesses, preocupações, expectativas e esperanças

—, todos os nossos esforços ruiriam por terra. Tudo se

tornaria vazio e restaria apenas um ser vazio, um corpo

vazio, vivo apenas em termos fisiológicos. Essa seria a

morte do “eu”, a morte de tudo aquilo de que ele consiste,

a destruição de tudo que é falso e que foi reunido mediante

a ignorância ou a inexperiência. Tudo isso restaria em nós

apenas como material, mas sujeito à seleção. Então

seríamos capazes de escolher por nossa conta, em vez de

receber algo imposto pelos outros. Faríamos escolhas

conscientes.

A questão dos dois rios refere-se à essência, assim como

todas as coisas reais. A possibilidade de fazer a travessia

até o outro rio depende do desejo, de uma vontade forte e

especial — o desejo com a essência, não com a

personalidade. Nossa essência é permanente. Nossa

personalidade é nossa educação, nossas ideias, nossas



crenças — coisas produzidas pelas condições de nossa

formação. Em nossa essência não temos quase nada, pois,

desde a época em que éramos bebês, não absorvemos

quase nada. Logo, precisamos focar na possibilidade de

desejar, de ter vontade, e isso só pode ser feito por uma

pessoa que compreende sua insignificância. Precisamos

reavaliar nossos valores, o que precisa ser feito com base

em uma necessidade real. Não podemos fazer essa

reavaliação sozinhos.

Cada um de nós precisa decidir: o Caminho é necessário

para mim ou não? Se pudermos ser sinceros, esses valores

poderão provocar mudanças. Até o preparo da mente

produz resultados. Mas existe um risco. Apesar de a mente

mudar a cada dia, nossa essência permanece a mesma.

Ocasionalmente, podemos sentir, com nossa essência, algo

muito ruim para nós ou para nossa paz de espírito. Já

sentimos o gosto de algo que, mesmo esquecido, pode

voltar. Se a impressão for muito forte, nossas associações

ficarão nos lembrando, e, se for intensa, ficaremos metade

em um lugar e metade em outro. E nunca nos sentiremos

confortáveis. Isso é bom apenas se a pessoa tem a

possibilidade real de mudar e a chance de mudar.

As pessoas podem se sentir muito infelizes — nem peixe,

nem carne, nem arenque. É um risco sério. Antes de

pensarmos em mudar de poltrona, será prudente pensar

com cuidado e analisar bem os dois tipos de assento. Feliz é

a pessoa que se senta em sua cadeira comum. Mil vezes

mais feliz é a pessoa que se senta na cadeira dos anjos,

mas miserável é o que não tem cadeira. Cada um precisa



decidir — vale a pena? Agora nossa consciência é relativa,

mas, quando mudarmos nossos valores, teremos de parar

de mentir para nós mesmos. Depois de vermos uma coisa,

fica bem mais fácil ver outra e mais difícil fechar os olhos.

Ou paramos de olhar ou nos dispomos a correr riscos.



A

SOFRIMENTO VOLUNTÁRIO

analogia da carruagem puxada a cavalo inclui três

conexões entre os quatro componentes: a “compreensão

do condutor”, que o une ao mestre; as “rédeas”, que o

ligam ao cavalo; e os “varais” e os “arreios”, os quais ligam

o cavalo à carruagem. Se faltar algo nessas conexões, o

conjunto não poderá agir como um todo unificado. Portanto,

as conexões são tão importantes quanto os “corpos”

representados pela carruagem, pelo cavalo, pelo condutor e

pelo mestre. O trabalho com nós mesmos acarreta um

trabalho simultâneo nos “corpos” e nas “conexões”, embora

sejam trabalhos de outro tipo. Os corpos e as conexões

podem ser ilustrados da seguinte maneira:

 

 

Às vezes acontece de os corpos estarem desenvolvidos e

funcionando, mas as conexões não. Nesse caso, de que

adianta toda essa organização? Assim como a pessoa cujos

corpos não se desenvolveram, a organização toda acabará



sendo controlada de baixo para cima, isto é, não pela

vontade do mestre, mas por acidente. Como vimos, porém,

uma coisa é trabalhar com os corpos, o condutor, o cavalo e

a carruagem; trabalhar com as “conexões” é algo

completamente diferente.

Quando a pessoa tem apenas um corpo físico, ele é ativo,

e tudo o mais é passivo. Em uma pessoa com dois corpos, o

segundo funciona ativamente em relação ao corpo físico, o

qual permite que a consciência do “corpo astral” controle o

corpo físico. Em uma pessoa com três corpos, o terceiro

corpo, o “mental”, funciona de modo ativo em relação ao

“corpo astral” e ao corpo físico, o que permite à consciência

do “corpo mental” controlar tanto o “corpo astral” quanto o

corpo físico. Em uma pessoa com quatro corpos, o corpo

ativo é o quarto, e isso significa que a consciência do quarto

corpo tem controle completo sobre os corpos “mental”,

“astral” e físico. Os relacionamentos, no caso de um só

corpo e no de vários corpos, podem ser ilustrados por

símbolos, com o “mais” (+) indicando ativo e o “menos” (-)

indicando passivo nos diagramas acima.

 



 

Como podemos ver, essas quatro estruturas são bem

diferentes dependendo dos corpos envolvidos. Mas a

mesma ordem de relacionamento entre as funções é

possível em uma pessoa que tenha apenas o corpo físico. As

funções físicas podem controlar sentimento, pensamento e

consciência; o sentimento pode controlar as funções físicas;

o pensamento pode controlar as funções físicas e o

sentimento; ou a consciência pode controlar as funções

físicas, o sentimento e o pensamento.



A possibilidade de mudança interior depende do cavalo.

Logo, deveríamos começar a ensinar uma nova língua ao

cavalo, preparando-o para o desejo de mudança. O cavalo e

o condutor estão ligados pelas rédeas. Às vezes, o condutor

não pode dar ordens ao cavalo porque nossas “rédeas”, que

não são feitas de couro, têm a capacidade de ficar ora mais

grossas, ora mais finas. Quando ficam mais finas, o

condutor não consegue controlar o cavalo. A mesma

situação se dá entre o cavalo e a carruagem, isto é, a

conexão dos “varais”.

Temos em nós algo como o magnetismo, que consiste não

só de uma, mas de várias substâncias formadas enquanto a

máquina está em funcionamento. Quando a máquina

funciona mecanicamente, uma primeira substância é

formada. Quando trabalhamos com o subconsciente,

produz-se outro tipo de substância. E quando trabalhamos

conscientemente, produz-se um terceiro tipo de substância.

Em relação às conexões entre nossos centros, a primeira

substância corresponde aos “varais”; a segunda, às

“rédeas”; e a terceira, à substância que permite ao condutor

ouvir o passageiro, lembrando que o som não consegue se

propagar no vácuo.

O mestre da carruagem é o “eu”, desde que tenhamos um

“eu”. Se não tivermos, sempre haverá um passageiro

eventual sentado na carruagem, dando ordens ao condutor.

Entre o passageiro e o condutor, há uma substância que

permite ao condutor escutá-lo. A presença ou a ausência

dessas substâncias depende de muitos fatores acidentais.

Se a substância necessária tiver sido acumulada, o



passageiro poderá dar ordens ao condutor. Mas talvez o

condutor não consiga fazer o cavalo obedecer, e assim por

diante. Às vezes, podemos; outras não. Depende da

quantidade de substância. Amanhã poderemos, hoje não

podemos. Essa substância é o resultado de muitas coisas.

Uma dessas substâncias é formada quando sofremos.

Novamente aqui, a Lei de Três atua. Entre os princípios

positivo e negativo deve haver atrito, sofrimento. É o

sofrimento que leva ao terceiro princípio. Quando somos

passivos, o sofrimento e os resultados ocorrem fora, e não

dentro de nós. Isso é cem vezes mais fácil, mas o resultado

interior é obtido apenas quando tudo ocorre dentro de nós.

Essa lei está em toda parte e em tudo, inclusive, por

exemplo, em conversas. Quando as pessoas falam, uma

afirma e a outra nega. Caso não discutam, nada virá dessas

afirmações e negações. Se discutirem, um novo resultado é

produzido, isto é, um novo conceito, diferente do conceito

da pessoa que afirmou ou da que negou. Logo, não

podemos dizer que nossas conversas anteriores nunca

produziram resultados. Houve um resultado, mas não para

nós, só para alguma coisa ou alguém fora de nós. Se

quisermos ter resultados próprios, teremos de levar essa lei

para nosso interior, para nós mesmos. Nesse sentido,

teremos de mudar o campo de ação dessa lei. O que

fizemos até agora ao afirmar, negar e discutir com terceiros

precisamos fazer em nosso íntimo, a fim de que os

resultados obtidos sejam subjetivos.

Somente o confronto pode produzir um resultado. Sempre

que há um elemento ativo, há um elemento passivo. Se



acreditamos em Deus, também acreditamos no diabo. Isso

não tem valor nenhum. Sermos bons ou maus não vale

nada. Apenas o confronto entre dois lados tem valor. A cada

momento pode haver um conflito em nós, mas nunca nos

vemos. Ao começarmos a olhar para dentro de nós,

veremos. Se tentarmos fazer algo que não queremos,

iremos sofrer. Se quisermos fazer alguma coisa e não a

fizermos, também sofreremos. Há vários tipos de

sofrimento. Queremos, por exemplo, dizer alguma coisa,

mas achamos melhor não dizer nada. Um lado quer falar, e

o outro quer ficar em silêncio. O conflito produz uma

substância que se armazena em determinado lugar. Apenas

quando uma grande quantidade estiver acumulada é que

algo novo poderá se manifestar.

Mas o sofrimento inconsciente não produz resultados:

veja-se o caso de quem não tem dinheiro para comprar pão

e sofre com a fome. Se temos um pouco de pão e não o

comemos, é melhor. Ao mesmo tempo, se sofrermos com

um centro, seja o do pensamento, seja o do sentimento,

iremos enlouquecer, teremos de ir para um manicômio. O

sofrimento deve ser harmonioso, com uma correspondência

entre o fino e o grosseiro.

Todos têm aversão ao sofrimento. Todos querem ficar

quietos, escolher o que é mais fácil, menos perturbador,

tentando não pensar muito. Às vezes somos ativos; às

vezes, passivos. Uma hora somos ativos; em outra,

passivos. Quando somos ativos, nos desgastamos. Quando

somos passivos, descansamos. Mas, quando tudo está

dentro de nós, não conseguimos descansar. A lei sempre



atua. E sofremos sempre que não estamos mecanicamente

quietos.

Nos dois rios, o sofrimento depende da posição de cada

gota, que em um instante acha-se na superfície e, no outro,

no fundo. No primeiro rio, o sofrimento é completamente

inútil, pois é acidental e inconsciente. No segundo rio,

porém, o sofrimento pode ser voluntário, e então vigora a

lei da redenção. Hoje a gota sofre porque ontem não sofreu

o suficiente. A gota também pode sofrer de antemão. Mais

cedo ou mais tarde, tudo se acerta. Em vez de sofrer

simplesmente porque se sente triste, a pessoa pode sofrer

por ontem e preparar-se para amanhã. Apenas o sofrimento

voluntário tem valor.



L

A PRIMEIRA LIBERTAÇÃO

ibertação leva à libertação. Essas são as primeiras

palavras da verdade — não a verdade entre aspas, mas

a verdade no sentido genuíno da palavra. Trata-se de uma

verdade que não é meramente teórica, não é apenas uma

palavra, mas uma verdade que pode ser constatada na

prática. Precisamos compreender o significado por trás

dessas palavras.

Por libertação entende-se a libertação que é a meta de

todas as escolas, de todas as religiões, em todos os tempos.

Essa libertação pode ser bem grande. Todos a desejam e a

almejam. Mas ela não pode ser atingida sem a primeira

libertação, uma libertação menor. A grande libertação é a

libertação das influências externas a nós. A libertação

menor é a libertação das influências em nosso íntimo.

Influências internas e escravidão interna provêm de

muitas fontes variadas e de fatores independentes —

independentes porque às vezes são uma coisa e outras

vezes são outra, pois temos muitos inimigos. São tantos que

a vida não seria longa o suficiente para enfrentarmos cada

um deles diretamente, livrando-nos de um por um

separadamente. Por isso precisamos encontrar um método,

uma linha de trabalho, que nos permita, ao mesmo tempo,

destruir o maior número possível de inimigos em nós, dos



quais provêm essas influências. Precisamos lidar com eles

indiretamente a fim de podermos nos livrar de vários ao

mesmo tempo.

Os principais inimigos, e também os mais ativos, são a

vaidade e o amor-próprio. Um ensinamento chega a chamá-

los de representantes e mensageiros do próprio demônio.

Por algum motivo, eles também são chamados de Sra.

Vaidade e Sr. Amor-Próprio. Esses representantes do

demônio montam guarda incessantemente no limiar que

nos separa do exterior e impedem a entrada não apenas

das boas influências, como também das más. Portanto, têm

um lado bom e um ruim. Para a pessoa que deseja

selecionar as influências que recebe, é uma vantagem ter

esses vigias. Mas se ela quiser que todas as influências

entrem, não importa quais — pois é impossível selecionar

apenas as boas —, então ela precisa se libertar o máximo

que puder e acabar por se livrar desses vigias, os quais são

considerados indesejáveis por alguns.

Há muitos métodos e um grande número de meios para

nos libertarmos. Pessoalmente, eu aconselharia tentar a

libertação sem teorias desnecessárias, por meio de um

simples raciocínio íntimo. Isso é possível com um raciocínio

ativo. No entanto, se a pessoa não conseguir, se esse

método falhar, não haverá outra maneira de prosseguir.

Tome como exemplo o amor-próprio, que ocupa quase

metade de nosso tempo e de nossa vida. Se alguém, ou

alguma coisa, fere nosso amor-próprio a partir do exterior,

então não apenas naquele momento, mas por um bom

tempo, esse sentimento fecha todas as portas e, por isso,



isola nossa vida. Se vivo apenas em meu íntimo, isso não é

vida. Mas todos vivem assim.

Imaginemos, por exemplo, que estou em uma reunião com

duas pessoas, as quais chamarei de M. e K. Moramos juntos.

M. diz que sou tolo — fico ofendido. K. me olha com desdém

— fico ofendido. Analiso. Fico magoado, não me acalmo nem

me recomponho por um bom tempo.

Todo mundo é afetado dessa forma. Passamos o tempo

todo por experiências similares. Uma experiência se esvai,

mas, assim que isso acontece, não tarda para que outra da

mesma natureza comece. Nossa máquina é disposta de tal

forma que não há lugares separados onde coisas diferentes

podem ser vivenciadas simultaneamente. Temos apenas um

lugar para nossas experiências psíquicas. Por isso, se esse

lugar está ocupado por experiências como essas, não pode

haver dúvidas de que teremos as experiências que

desejamos. E se imaginamos que certas metas ou

libertações nos proporcionarão certas experiências, não o

farão caso as coisas permaneçam como estão.

Entretanto, vivo quando estou conectado com o mundo

exterior. E, quando me examino, conecto-me com o exterior.

Assim, dedico-me a um raciocínio diferente, mais ativo. M.

me chamou de tolo. Por que devo me sentir ofendido? Esse

tipo de coisa não me fere, por isso não devo me ofender.

Isso não acontece graças a uma falta de amor-próprio.

Talvez eu tenha mais amor-próprio do que qualquer pessoa.

Talvez não me sinta ofendido por causa desse amor-próprio.

Penso, raciocino, de modo exatamente contrário ao

habitual. Ele me chamou de tolo. Será que ele é mesmo



sábio? Talvez seja tolo ou lunático. Não podemos exigir

sabedoria de uma criança. Não posso esperar sabedoria

dele. Seu raciocínio foi tolo. Alguém lhe disse algo a meu

respeito ou ele formou sua própria e tola opinião de que eu

sou tolo. Pior para ele. Sei que não sou tolo e, por isso, não

me ofendo. Se um tolo me chama de tolo, não me sinto

ofendido em meu íntimo. Mas se, em uma dada ocasião, fui

tolo e me chamaram de tolo, não me magoo, porque minha

tarefa não é ser tolo. Presumo que seja assim para todos.

Portanto, ele me lembra, ajuda-me a perceber que sou um

tolo e que agi de modo tolo. Devo pensar nisso e talvez não

aja como um tolo da próxima vez. Logo, de qualquer

maneira, não me magoo.

K. me olhou com desdém. Isso não me ofende.

Diferentemente, sinto pena dele por causa do olhar maldoso

que me lançou. Pois um olhar maldoso deve ter uma razão.

Será que ele tem uma razão? Eu me conheço. Pelo que me

conheço, posso emitir juízos. É provável que alguém lhe

tenha dito algo que o fez formar uma opinião ruim a meu

respeito. Fico com pena dele, porque ele é um escravo que

me vê por olhos alheios. Isso prova que ele não representa

uma preocupação para mim. É um escravo e, por isso, não

pode me ferir.

Tudo isso serve como exemplo de raciocínio. Na verdade, o

segredo e a causa de todas essas coisas estão no fato de

que não sabemos o que somos e, por isso, não temos um

amor-próprio autêntico. Com efeito, o amor-próprio é uma

coisa muito boa. Embora o amor-próprio, entendido de

forma geral como egoísmo, seja repreensível, o verdadeiro



amor-próprio é desejável e necessário. O verdadeiro amor-

próprio — o qual, infelizmente, não possuímos — é um sinal

de que nos valorizamos bastante. Se uma pessoa tem esse

amor-próprio, ele prova o que ela é.

Como dito antes, o amor-próprio é um representante do

demônio. É nosso principal inimigo, o maior freio a nossas

aspirações e nossas realizações. É a principal arma do

representante do inferno. Ao mesmo tempo, o amor-próprio

é um atributo da alma. Por meio do amor-próprio podemos

discernir o espírito. O amor-próprio indica e prova que

determinada pessoa é uma partícula do céu. O amor-próprio

é o eu — eu sou Deus. Portanto, é desejável ter amor-

próprio. O amor-próprio é o inferno e o amor-próprio é o céu.

Esses dois, tendo o mesmo nome, são semelhantes

externamente, mas diferentes e opostos um ao outro em

essência. Se analisarmos de maneira superficial, porém,

poderemos olhar a vida toda sem jamais distinguir um do

outro. É muito difícil distinguir os dois ao olharmos para

outras pessoas e, mais difícil ainda, ao olharmos para nós

mesmos.

Há um ditado: “Aquele que tem amor-próprio está a meio

caminho da liberdade”. Mas, entre nós, todos estão

transbordando de amor-próprio. E, apesar de estarmos

cheios de amor-próprio até a boca, ainda não conquistamos

nem um pedacinho de liberdade. Nossa meta deve ser ter

amor-próprio. Se tivermos amor-próprio, por esse simples

fato iremos nos livrar de muitos de nossos inimigos internos.

Talvez nos livremos até dos principais — o Sr. Amor-Próprio e

a Sra. Vaidade.



O raciocínio ativo se aprende na prática. Deve ser muito

praticado e de várias maneiras diferentes.



N

LIBERTAR-SE DE INFLUÊNCIAS

o homem comum, tudo é governado pelo corpo físico,

o qual, por sua vez, é governado por influências

externas. O homem está sujeito a muitas influências, que

podem ser divididas em duas categorias. Primeiro, as

resultantes de causas químicas e físicas; segundo, aquelas

de origem associativa e que resultam de nosso

condicionamento.

Influências “químico-físicas” têm origem material e

resultam da mistura de duas substâncias que produzem

alguma coisa nova. Surgem independentemente de nós e

agem de fora para dentro. Por exemplo: as emanações de

alguém podem se combinar com as nossas — a mistura

produzirá algo novo. E isso não se aplica apenas a

emanações externas. A mesma coisa acontece dentro de

uma pessoa. Logo, sentimo-nos à vontade ou

desconfortáveis quando há alguém sentado perto de nós. Se

não há harmonia, sentimo-nos pouco à vontade. Cada

pessoa tem vários tipos de emanação, com suas próprias

leis, o que permite diversas combinações. Dentro de nós, as

emanações de um centro formam diversas combinações

com as emanações de outro centro. Esse tipo de

combinação é química. As emanações variam dependendo

até de termos bebido chá ou café.



A fim de analisar as influências químico-físicas sobre

nossos vários centros, voltamos à analogia da carruagem,

do cavalo e do condutor, bem como dos varais, das rédeas e

da substância, ou “éter”, que liga o passageiro ao condutor.

Tudo tem suas emanações e sua atmosfera. A natureza de

cada atmosfera é diferente porque cada uma tem origem

diferente, propriedades diferentes e conteúdo diferente. As

atmosferas são similares umas às outras, mas diferem em

suas vibrações materiais. A carruagem — nosso corpo —

tem uma atmosfera com propriedades especiais. Nossos

sentimentos também produzem uma atmosfera, cujas

emanações podem estender-se muito. Quando nossos

pensamentos resultam de associações, produzem

emanações de um terceiro tipo. Quando há um passageiro

na carruagem, em vez de um assento vazio, as emanações

também são diferentes, distintas das emanações do

condutor. O passageiro não é um provinciano qualquer; ele

pensa em filosofia, e não em uísque.

As influências “associativas” são bem diferentes. Se

vemos uma forma particular ou se alguém age de certa

maneira, a ação resultante exercida sobre nós é mecânica.

Ela ativa alguma lembrança ou associação que dá origem a

outras associações, e assim por diante. Graças a esse

choque, nossos sentimentos e pensamentos se alteram.

Esse processo não é químico, mas mecânico. Analisemos

primeiro as influências associativas da “forma”. A forma nos

influencia. Se estamos acostumados a ver uma forma

específica, ficamos receosos quando ela está ausente. A

forma causa o choque inicial em nossas associações. A



beleza, por exemplo, também é forma. Na verdade, não

podemos ver a forma como ela é. Vemos apenas uma

imagem. Uma segunda categoria de influência associativa é

a de nossos sentimentos — nossas simpatias ou antipatias.

Os sentimentos de outra pessoa nos afetam, e nossos

sentimentos reagem de acordo. Às vezes isso acontece no

sentido inverso. Depende das combinações. Ou a outra

pessoa nos influencia ou nós a influenciamos. Essa

influência pode ser chamada de “relacionamento”. Um

terceiro tipo de influência associativa pode ser chamado de

“persuasão” ou “sugestão”. Uma pessoa, por exemplo,

persuade outra com palavras. Alguém nos persuade, nós

persuadimos outros. Todos persuadem, todos sugerem.

Essas influências químico-físicas e associativas provêm de

coisas próximas a nós. Mas há ainda outras influências que

provêm de coisas maiores, da Terra, dos planetas e do sol,

onde operam leis de outra ordem. A Terra e os outros

planetas estão em movimento constante, cada um com

velocidade diferente. Às vezes se aproximam, às vezes se

afastam uns dos outros. Assim, sua interação mútua

aumenta ou enfraquece, chegando até a cessar. Agora um

planeta age, agora outro, agora um terceiro, e assim por

diante. Esquematicamente, podemos imaginar essas

influências da maneira a seguir. Imagine uma roda grande,

pendurada verticalmente sobre a Terra, com sete ou nove

holofotes coloridos imensos presos à sua volta. A roda gira,

e a luz, ora de um projetor, ora de outro, dirige-se para a

Terra. Assim a Terra está sempre colorida pela luz do

projetor que a ilumina em um dado momento. Todos os



seres nascidos na Terra são coloridos pela luz que estiver

ativa no momento de seu nascimento e mantêm essa cor ao

longo da vida. Não há efeito sem causa, e não pode haver

causa sem efeito. De fato, os planetas exercem uma

influência muito grande, tanto na vida da humanidade em

geral quanto na vida de cada pessoa. Engana-se a ciência

moderna ao não reconhecer essa influência, apesar de ela

não ser tão grande quanto os “astrólogos” modernos

querem nos fazer crer.

Quase tudo nos influencia, embora muitas das influências

da Terra, dos planetas e do sol não consigam nos atingir

caso estejamos totalmente sob a influência de coisas

pequenas. Cada pensamento, sentimento e movimento

resulta de uma ou de outra influência. Tudo que fazemos,

todas as nossas manifestações, é o que é porque alguma

coisa nos influencia a partir do exterior. Às vezes essa

escravidão nos humilha, às vezes não. Depende do que

gostamos. Por um lado, temos escolha, isto é, podemos

manter algumas influências e nos livrar de outras. Mas não

podemos nos livrar de uma influência sem nos

submetermos a outra. É por isso que o trabalho com nós

mesmos resume-se, em última análise, a escolher a qual

influência estaremos sujeitos, recebendo seus efeitos. Para

isso, naturalmente, é necessário saber de antemão qual

influência nos será mais proveitosa.

No intuito de nos libertarmos de influências químico-

físicas, temos de ser passivos. Essas influências se devem

às emanações da atmosfera do corpo, dos sentimentos, do

pensamento e, em algumas pessoas, também do “éter”. A



fim de podermos resistir a essas influências, precisamos ser

passivos. Assim ficaremos um pouco mais livres delas. É

aqui que atua a lei da atração. Os iguais se atraem, isto é,

tudo vai para o lugar onde há mais da mesma espécie. “A

quem tem, mais será dado. A quem não tem, até isso lhe

será tirado.” Se formos calmos, nossas emanações serão

pesadas e, assim, outras emanações virão e poderão ser

absorvidas, na medida em que tivermos espaço para elas.

Elas ocupam lugares vazios, onde há vácuo, e ficam onde

há calma, onde não há atrito. Mas, se formos agitados, não

teremos emanações suficientes, pois elas irão para os

outros. E, se não houver espaço, se tudo estiver cheio, as

emanações podem até nos atingir, mas ricochetearão ou

passarão ao largo.

Livrar-nos de influências do segundo tipo, isto é,

associativas, exige um esforço artificial. É aqui que age a lei

da repulsão. Onde há muito, pouco pode ser acrescentado,

e onde há pouco, mais será adicionado — o inverso da

primeira lei. Com influências desse tipo, tudo procede de

acordo com a lei da repulsão.

Assim, a fim de nos libertarmos, temos dois princípios

separados para dois tipos diferentes de influência. Se

queremos ser livres, precisamos saber que princípio aplicar

a cada caso em particular. Se aplicarmos a repulsão quando

necessitarmos de atração, estaremos perdidos. Muita gente

faz o contrário do que é necessário. Mas ficará fácil

distinguir esses dois tipos de influência se nos dermos ao

trabalho de olhar. No começo, talvez não percebamos a

diferença entre emanações e impulsos associativos. Mas é



fácil distinguir as emanações observando-as de perto; com

isso, passamos a gostar da diferenciação. É impossível obter

um resultado imediato, livrando-nos de uma vez dessas

influências, mas o estudo e a diferenciação tornam isso

possível a qualquer um.

É mais fácil estudar a influência do tipo associativo na

prática. Veja, por exemplo, a influência por meio da forma.

As pessoas sempre se influenciam mutuamente por meio da

forma externa, isto é, dos movimentos, das roupas, do

asseio e coisas do gênero — o que chamamos de maneira

genérica de “máscara”. Essa influência pode ser mudada

com facilidade. No que diz respeito à segunda influência

associativa, a qual chamamos de sentimento e

relacionamento, devemos saber que a atitude dos outros

para conosco depende de nós e que, em geral, reflete nossa

própria atitude. A fim de viver de modo inteligente, é

importante compreender que a responsabilidade por quase

todos os bons ou maus sentimentos está em nós mesmos,

em nossa atitude externa e interna. A atitude dos outros

costuma refletir nossa própria atitude. Tudo é mecânico.

Podemos mudar nossos relacionamentos externos se

tomarmos as medidas necessárias.

A terceira forma de influência, a sugestão, é muito

poderosa. Toda pessoa se encontra sob influência de

sugestões, e uma pessoa sugestiona a outra. Muitas

sugestões ocorrem com facilidade, em especial se não

sabemos que estamos sendo expostos a sugestões. Mesmo

que saibamos, as sugestões penetram. É importante

compreender que, como regra geral, em todo momento da



vida, apenas um centro funciona em nós — seja o do

pensamento, seja o do sentimento — e que, em si, o centro

não tem consciência, não tem faculdade crítica. Mas é

possível assegurar a percepção crítica de novos materiais

se, durante a percepção, cuidarmos para que outro centro

fique por perto e observe o material de soslaio. Esse novo

método consiste no seguinte: quando um pensamento já

está presente, tentamos sentir e, ao sentirmos alguma

coisa, tentamos dirigir nosso pensamento a esse

sentimento. Até então pensamento e sentimento estavam

separados. Começamos a vigiar nossa mente, a sentir o que

pensamos. Preparamo-nos para o amanhã e nos

resguardamos contra engodos.

Toda pessoa, segundo sua individualidade, tem um

repertório limitado de posturas, indissoluvelmente

conectadas com formas distintas de pensamento e de

sentimento. Essas formas, as quais podem ser chamadas de

posturas mentais e emocionais, acham-se tão unidas que

não podemos substituí-las sem antes ter trocado nosso

repertório de posturas de movimento. Ao mesmo tempo,

cada um de nossos movimentos, voluntários ou

involuntários, é uma transição inconsciente de uma postura

automática fixa para outra, também automática. É ilusão

pensar que nossos movimentos são voluntários; na verdade,

são automáticos. Nossos pensamentos e sentimentos são

igualmente automáticos. E o automatismo de nossos

pensamentos e sentimentos está definitivamente

relacionado com o automatismo de nossos movimentos. Um

não pode ser mudado sem o outro.



Só devemos adotar uma grande ideia com uma grande

compreensão. Para nós, as pequenas ideias são tudo que

somos capazes de compreender — se tanto. Em geral, é

melhor ter alguma coisa pequena por dentro do que algo

grande do lado de fora. Precisamos pensar de um modo

diferente daquele com que pensávamos antes.



N

OBTER UMA ALMA

a base de cada religião, encontramos uma afirmação

da existência de Deus, o Verbo. Um ensinamento diz

que, quando o mundo não era nada, havia emanações,

havia Deus, o Verbo. Deus, o Verbo, é o mundo. Deus disse:

“Que haja isto”, e enviou o Pai e o Filho. Ele está sempre

enviando o Pai e o Filho. E uma vez Ele enviou o Espírito

Santo.

Tudo que há no mundo obedece à Lei de Três. Tudo que

existe veio a existir de acordo com essa lei. Combinações

entre princípios positivos e negativos só podem produzir

novos resultados, diferentes do primeiro e do segundo, se

uma terceira força entrar em cena. Se uma pessoa afirma,

outra nega, mas nada é criado enquanto outra coisa não for

acrescentada. Então algo novo surge.

O Absoluto cria com base na mesma lei. Só que, nesse

caso, todas as três forças necessárias para produzir uma

nova manifestação estão no próprio Absoluto. Ele as envia

de Si mesmo, emana-as. Depois as três podem até trocar de

lugar. As três forças, ou princípios, emanadas do Absoluto

criaram toda a multidão de sóis, um dos quais é o nosso sol.

Cada um dos sóis também emana, e as emanações dos sóis,

por meio de combinações de matéria positiva e negativa,

dão origem a novas formações. O resultado de uma dessas



combinações é nossa Terra, e a combinação mais nova é

nossa lua. Tudo tem emanações, e sua interação produz

novas combinações. Elas incluem o homem e o micróbio.

Após o ato da criação, a existência e as emanações

continuam. As emanações penetram tudo segundo suas

possibilidades e, assim, também atingem o homem. O

resultado de sua interação? Novos atritos. As emanações do

sol chegam à Terra e passam por ela sem se alterar, pois

são finíssimas. As emanações dos planetas atingem a Terra,

mas não o sol. As emanações da Terra são mais curtas

ainda. Desse modo, nos confins da atmosfera da Terra, há

três tipos de emanação — do sol, da Terra e dos planetas.

A atividade criadora do Absoluto difere dos atos

subsequentes de criação porque o Absoluto cria a partir de

Si mesmo. Apenas o Absoluto tem Vontade, e só Ele envia

as três forças a partir de Si mesmo. Os atos criadores

subsequentes dão-se de maneira mecânica, por meio da

interação baseada na mesma Lei de Três. Nenhuma

entidade isolada pode criar por si só — somente a criação

coletiva é possível.

A atividade criadora do Absoluto procede rumo ao homem

na direção dada pelo impulso original. Segundo a Lei das

Oitavas, esse desenvolvimento pode ir apenas até certo

ponto. No raio cósmico da criação, a linha que parte do

Absoluto e termina em nossa lua pode ser visualizada como

uma escada, cuja base é a lua. Os principais pontos dessa

linha de criação são: Absoluto, sol, Terra e o último ponto, a

lua. Entre esses quatro pontos há três oitavas: Absoluto-sol,

sol-Terra e Terra-lua. Cada um desses pontos é um dó. Entre



eles, em três pontos, há, por assim dizer, três máquinas

cuja função é fazer o fá passar para mi.

Em toda a oitava cósmica, o choque sobre o fá deve vir de

fora, e o choque sobre o si vem de dentro do dó. Com eles,

a involução procede de cima para baixo, e a evolução de

baixo para cima. A vida do homem desempenha o mesmo

papel que os planetas em relação à Terra, a Terra em

relação à lua e todos os sóis em relação ao nosso sol. Tudo é

governado por uma lei, uma lei muito simples aplicada de

fora. Precisamos descobrir como essa lei atua sobre nós. De

acordo com ela, podemos seguir a lei da evolução ou a lei

da involução, desde que deixemos no interior a lei exterior.

Em nosso sistema, somos criados à imagem de Deus — de

uma trindade. Se absorvermos conscientemente três

substâncias e as enviarmos para fora, poderemos construir

o que quisermos fora de nós mesmos. Isso é criação. Mas,

quando isso ocorre por nosso intermédio, trata-se de criação

do Criador. Nesse caso, as três forças se manifestam

separadamente em nós e se combinam fora de nós. Toda

criação pode ser subjetiva ou objetiva.

Ter uma alma é a meta de todas as religiões, de todas as

escolas. Trata-se apenas de uma meta, uma possibilidade —

e não de um fato. A criança nunca nasce com alma, e o

homem comum não tem nem alma, nem vontade. Não há

um mestre no homem comum e, se não há um mestre, não

há alma. A alma só pode ser obtida no decorrer da vida e,

ainda assim, esse é um grande luxo, reservado a poucos. A

maioria das pessoas vive a vida sem alma, sem mestre, e

para a vida cotidiana a alma é até desnecessária.



Mas a alma não pode nascer do nada. Tudo é material,

bem como a alma, só que ela consiste em matéria muito

fina. Consequentemente, a fim de se obter uma alma, antes

de tudo é necessário ter a matéria correspondente. Como

não temos materiais suficientes nem para nossas funções

diárias, precisamos começar a economizar no intuito de

pouparmos um pouco. A reserva de substâncias a ser

acumulada deve ser grande. Do contrário, o que existir irá

se dissipar em pouco tempo. Se, por exemplo, tivermos

alguns cristais de sal e os colocarmos em um copo com

água, eles irão se dissolver com rapidez. Podemos

acrescentar mais e mais, e ainda irão se dissolver. Chega

um momento, porém, em que a solução fica saturada. Então

o sal não se dissolve mais, e os cristais permanecem

inteiros no fundo. A mesma coisa acontece com o

organismo humano. Ainda que materiais necessários à

formação da alma sejam produzidos constantemente no

organismo, esses materiais irão se dispersar e se dissolver

nele. É preciso haver uma sobra desses materiais no

organismo. Apenas assim a cristalização será possível.

O material cristalizado após essa sobra assume a forma de

outro corpo, uma cópia do corpo físico da pessoa, que pode

ser separado dele. Cada corpo tem uma vida diferente, e

cada um está sujeito a leis de ordens distintas. O novo

corpo — o segundo — é chamado de corpo “astral”. Em

relação ao corpo físico, é o que se chama de alma. Formar

esse corpo dentro do homem é a meta de todas as religiões

e de todas as escolas. Cada religião tem seu próprio modo,

mas a meta é sempre a mesma. Se o segundo corpo se



cristaliza, pode continuar vivo após a morte do corpo físico.

A matéria desse corpo astral, em suas vibrações,

corresponde à matéria das emanações solares e,

teoricamente, é indestrutível nos confins da Terra e de sua

atmosfera.



X

�

CONHECIMENTO DO SER



A

ARTE OBJETIVA

s pessoas que vivem na Terra pertencem a níveis

bastante díspares, apesar de terem uma aparência

exatamente igual. Assim como há vários níveis diferentes

de pessoa, há níveis diferentes de arte. Mas as diferenças

entre esses níveis são bem maiores do que pensamos.

Consideramos diferentes coisas como sendo de níveis bem

próximos uns dos outros, e supomos que os vários níveis

diferentes nos são acessíveis.

O que chamamos de arte é apenas uma reprodução

mecânica que imita a natureza ou outras pessoas, ou uma

mera fantasia, ou ainda um esforço em ser original. A

verdadeira arte é algo completamente diferente. As

verdadeiras obras de arte, em especial a arte antiga,

contêm elementos inexplicáveis, um certo “quê” que não

sentimos na arte contemporânea. Todos sentem a diferença,

mas, como não a compreendemos, a esquecemos com

rapidez e presumimos que toda arte é igual. Entretanto, há

uma enorme diferença entre nossa arte e essa outra arte.

Na nossa arte, tudo é subjetivo — a percepção que o artista

teve desta ou daquela sensação, as formas pelas quais ele a

expressou e a percepção dessas formas por outras pessoas.

Sobre um mesmo assunto, um artista pode sentir uma

coisa, e outro artista sentir outra bem diferente. O mesmo



pôr do sol, por exemplo, pode evocar alegria em um artista

e tristeza em outro. Dois artistas podem tentar expressar

percepções idênticas por meio de formas e técnicas

completamente diferentes, ou percepções completamente

diferentes da mesma forma — cada um segundo seu

treinamento, o qual o artista segue ou desconsidera. E os

ouvintes, espectadores ou leitores não perceberão o que o

artista sentiu ou desejou transmitir, mas o que as formas

empregadas farão com que sintam por associação.

Cada aspecto do processo artístico é subjetivo, e tudo é

acidental. O artista não “cria”; ele se ocupa com uma obra

que “é criada”. Ele está mergulhado em pensamentos e

humores os quais não consegue compreender e não pode

controlar; eles governam o artista e se expressam de

diversas maneiras. Como a forma da obra é totalmente

acidental, ela atua por acidente sobre as pessoas de

diversas maneiras, dependendo de seu humor, de seus

gostos e hábitos, da hipnose sob a qual se encontram, e

assim por diante.

Na arte objetiva, real, não há nada de acidental. Nela, o

artista de fato “cria”, ou seja, faz o que deseja, coloca em

sua obra as ideias e os sentimentos que deseja colocar. Essa

obra atua sobre as pessoas de maneira definida, específica.

Elas recebem precisamente o que o artista quis transmitir,

embora a mesma obra produza impressões diferentes sobre

pessoas com níveis distintos de compreensão. Trata-se da

arte real, objetiva. Imagine um trabalho científico — um

livro sobre astronomia ou química, por exemplo. É

impossível acontecer de duas pessoas qualificadas o



compreenderem de maneira diferente. Qualquer pessoa

alfabetizada, com o preparo adequado, irá entender

exatamente o que o autor quis expressar. Uma obra de arte

objetiva é como um livro desses, só que afeta tanto nosso

lado emocional quanto o intelectual.

Ainda hoje há obras de arte objetiva. A grande Esfinge do

Egito é uma delas, e há muitas outras, inclusive certas

obras de arquitetura admiradas ao longo da história, certas

estátuas de deuses. Há figuras divinas e mitológicas que

podem ser lidas como livros, não apenas com a mente, mas

com as emoções, desde que sejam suficientemente

desenvolvidas. No decorrer de nossas viagens pela Ásia

Central, descobrimos no deserto, aos pés do Hindu Kush,

uma estranha figura, a qual presumimos ser algum tipo de

deus ou demônio antigo. No começo a consideramos mera

curiosidade, mas após algum tempo começamos a sentir

que essa figura continha muitas coisas — na verdade, um

sistema cosmológico completo e complexo. Lentamente,

passo a passo, começamos a decifrar esse sistema. Nós o

encontramos manifestado no corpo da figura, em suas

pernas, seus braços, sua cabeça, seus olhos e ouvidos —

estava em toda parte. Absolutamente nada nessa estátua

era acidental, nada era insignificante. De maneira gradual,

compreendemos o objetivo das pessoas que fizeram a

estátua e começamos a sentir seus pensamentos, suas

emoções. Algumas pessoas do grupo chegaram a pensar

terem visto seus rostos e ouvido suas vozes. De qualquer

modo, o fato é que compreendemos o significado do que

quiseram transmitir após milhares de anos, não apenas o



sentido, mas também todos os sentimentos e as emoções

ligados à sua mensagem. Isso é que era obra de arte!



U

UM RIO DE MITOS E SÍMBOLOS

ma das ideias centrais do conhecimento objetivo é a da

unidade de todas as coisas, da unidade na diversidade.

Desde tempos remotos, as pessoas que compreenderam o

conteúdo e a importância dessa ideia, e a viram na base do

conhecimento objetivo, conseguiram encontrar uma

maneira compreensível de transmiti-la a outros. Os

portadores do conhecimento objetivo sempre consideraram

essa transmissão como seu dever. Nessa transmissão, a

ideia da unidade de todas as coisas precisava primeiro ser

passada, e da forma mais completa e precisa possível. Para

tanto, a ideia tinha de ser apresentada de maneira que os

outros a recebessem sem que ela tivesse sido distorcida ou

corrompida. As pessoas que iriam receber a ideia tinham de

ser preparadas de modo adequado. A ideia era colocada em

uma forma lógica, como nos sistemas filosóficos que

buscam definir o “princípio fundamental” do qual derivam

todos os fenômenos ou em credos religiosos que tentam

inspirar a fé a fim de evocar uma onda de crenças emotivas,

levando-a ao nível da “consciência objetiva”. Essas duas

formas de transmissão da ideia de unidade percorreram,

com sucesso maior ou menor, a história humana desde a

mais remota antiguidade até nossos tempos. Restaram

doutrinas filosóficas e religiosas como monumentos no



caminho trilhado por aqueles que tentaram unir o

pensamento esotérico e o pensamento da humanidade.

Mas o conhecimento objetivo, o qual inclui a ideia de

unidade, pertence à consciência objetiva. As formas que o

expressam são inevitavelmente distorcidas quando

percebidas pela consciência subjetiva e não resultam na

aquisição da verdade, mas apenas em ilusões ainda

maiores. A consciência objetiva permite-nos ver e sentir a

unidade de todas as coisas, mas a consciência subjetiva

divide o mundo em milhões de fenômenos separados e

desconexos. Tentativas de conectar esses fenômenos sob

uma base científica ou filosófica levam a nada, pois não

podemos reconstruir a ideia do todo a partir de seus restos

espalhados e não podemos determinar como ele é dividido

sem compreender as leis nas quais essa divisão se baseia.

Todavia, a ideia da unidade de todas as coisas pode ser

encontrada no pensamento intelectual, embora sua relação

com a diversidade não possa ser representada com precisão

em palavras ou formas lógicas. A linguagem sempre

interfere. Nossa linguagem foi idealizada para expressar

impressões de pluralidade e diversidade recebidas em

estados subjetivos de consciência e é incapaz de transmitir

plena e compreensivelmente a ideia de unidade, a qual só é

inteligível e óbvia no estado subjetivo de consciência.

Ao perceber as imperfeições e limitações da linguagem

comum, pessoas que possuíram conhecimento objetivo

tentaram expressar a ideia de unidade em “mitos”,

“símbolos” e certas “fórmulas verbais” que, transmitidos

sem alteração, passaram a ideia de uma escola para outra



e, volta e meia, de uma era para outra. “Mitos” e “símbolos”

visavam atingir os centros superiores do homem, os quais

funcionam em estados superiores de consciência. A meta

era transmitir ideias inacessíveis ao intelecto, transmitindo-

as de maneira a não poderem ser interpretadas de forma

errada. Os “mitos” visavam o centro superior do

sentimento; os “símbolos”, o centro superior do

pensamento. É por isso que toda tentativa de compreender

ou de explicar “mitos” e “símbolos” com a mente comum,

ou as fórmulas e expressões que resumem seu conteúdo,

está fadada ao fracasso desde o começo. Só podemos

compreender alguma coisa com o centro apropriado. Mas a

preparação para receber ideias pertencentes ao

conhecimento objetivo deve ser feita com base intelectual,

pois apenas uma mente preparada de maneira adequada

pode transmiti-las aos centros superiores sem introduzir

elementos estranhos.

Os símbolos usados na transmissão de ideias pertencentes

ao conhecimento objetivo incluíam diagramas das leis

fundamentais do universo, os quais não só transmitiam o

conhecimento em si como mostravam o caminho até elas. O

estudo dos símbolos, além de sua construção e seu

significado, era parte importante da preparação para se

receber o conhecimento objetivo e servia como teste para o

potencial do aluno. Se ele compreendesse um símbolo

apenas em sua maneira literal ou formal, isso, em si e de

per se, o impossibilitava de receber qualquer conhecimento

adicional. Os símbolos eram divididos em duas categorias.

Os símbolos fundamentais incluíam os princípios dos



domínios distintos do conhecimento, e os símbolos

subordinados expressavam a natureza essencial dos

fenômenos em sua relação com a unidade.

Uma das fórmulas que resumiam o conteúdo de vários

símbolos era particularmente importante: “Assim em cima

como embaixo”, da Tábua de Esmeralda de Hermes

Trimegisto. Essa fórmula diz que todas as leis do universo

estão refletidas em todos os fenômenos, desde um átomo

isolado a qualquer objeto existente. Esse mesmo significado

está contido na analogia entre o microcosmo e o

macrocosmo — entre o homem e o universo. As leis

fundamentais das tríades e das oitavas penetram todas as

coisas e deveriam ser estudadas simultaneamente, tanto no

mundo quanto no homem. Mas, com relação a si mesmo, o

homem é um objeto de estudo e de conhecimento muito

mais acessível do que o mundo dos fenômenos exteriores.

Portanto, se almejamos conhecer o universo, devemos

começar estudando a nós mesmos, compreendendo as leis

fundamentais que agem em nós. Sob esse ponto de vista,

há outro ditado: “Conhece-te a ti mesmo”, profundamente

importante por ser uma das fórmulas que leva ao

conhecimento da verdade. O estudo do mundo e o estudo

do homem ajudam-se mutuamente. Estudando o mundo e

suas leis, também estudamos a nós mesmos e, estudando-

nos, estudamos o mundo. Logo, cada símbolo nos ensina

alguma coisa a nosso respeito.

Podemos compreender os símbolos da seguinte maneira.

Ao estudarmos o mundo dos fenômenos, antes de qualquer

coisa vemos dois princípios opostos manifestados em tudo.



Suas diversas combinações, tanto por conjunção quanto por

oposição, produzem resultados que incluem um terceiro

princípio e refletem a natureza essencial dos princípios que

os criaram. Podemos ver essas grandes leis da dualidade e

da trindade manifestadas ao mesmo tempo no cosmo e em

nós mesmos. Com relação ao cosmo, somos meros

espectadores e vemos apenas a superfície de fenômenos os

quais parecem se mover em uma direção mas que, na

verdade, estão se movendo em diversas direções. Quanto a

nós mesmos, por outro lado, a compreensão das leis da

dualidade e da trindade pode expressar-se de maneira

prática. O indivíduo que compreendeu essas leis em si

mesmo pode, por assim dizer, dirigir sua manifestação para

a linha permanente dos conflitos consigo mesmo no

caminho do autoconhecimento. Desse modo, irá introduzir

primeiro a linha da vontade no círculo do tempo e depois no

círculo da eternidade, o que criará nele o grande símbolo

conhecido como Selo de Salomão.

É impossível transmitir o significado dos símbolos a

alguém que não os compreendeu em si mesmo. Isso parece

paradoxal, mas o sentido de um símbolo e a revelação de

sua essência só podem ser dados a uma pessoa (e

compreendidos por ela) se, por assim dizer, ela já conhece o

conteúdo desse símbolo. Com isso, o símbolo torna-se para

ela uma síntese de seu conhecimento, bem como um meio

para sua expressão e transmissão, da mesma maneira que

o foi para a pessoa que o elaborou.



SIMBOLOGIA E

AUTOCONHECIMENTO

Os símbolos mais simples:

 

  

ou os números 2, 3, 4, 5 e 6, que os expressam, possuem

um significado específico relacionado ao desenvolvimento

interior do homem. Eles representam os diversos estágios

no caminho da autoperfeição e do crescimento do ser.

Em nosso estado comum, natural, cada um de nós existe

como uma dualidade. Consistimos totalmente de

dualidades, ou “pares de opostos”. Todas as nossas

sensações e impressões, os nossos sentimentos e

pensamentos podem ser divididos em positivos e negativos,

úteis e nocivos, necessários e desnecessários, bons e maus,

agradáveis e desagradáveis. Os centros também funcionam

de acordo com esse tipo de oposição. Os pensamentos, por

exemplo, opõem-se aos sentimentos, e impulsos motores

opõem-se à procura instintiva pela quietude. Todas as



nossas percepções, todas as nossas reações, nossas vidas

inteiras são vividas segundo essa dualidade. Mas essa

dualidade é instável, e os lados opostos tendem a se

alternar. O vitorioso de hoje é o derrotado de amanhã; o

dominador de hoje é o subordinado de amanhã. E todas

essas alternâncias são igualmente mecânicas, igualmente

independentes de nossa vontade e igualmente incapazes de

nos levar a atingir qualquer meta. A compreensão da

dualidade em nós mesmos começa pela percepção de nossa

mecanicidade e pelo reconhecimento da diferença entre o

que é mecânico e o que é consciente.

Antes de podermos compreender nossa mecanicidade,

temos de destruir a falsa suposição de que até nossas ações

mais mecânicas são voluntárias e conscientes e que cada

um de nós é unitário e íntegro. Quando essa ilusão

autoimposta é destruída e começamos a distinguir o que é

mecânico do que é consciente em nós mesmos, começamos

também o esforço para perceber a consciência em nossa

vida, subordinando o mecânico ao consciente. Para isso,

começamos com o esforço, proveniente de motivos

conscientes, de tomar uma decisão clara contra processos

mecânicos que se desenvolvem sob a lei da dualidade. Essa

criação de um terceiro princípio permanente é, para o

homem, a transformação da dualidade na trindade.

Ao fortalecer essa decisão e aplicá-la constantemente a

todos os eventos de nossa vida nos quais “choques”

neutralizantes acidentais provocaram resultados acidentais,

poderemos, com o tempo, desenvolver uma linha

permanente de resultados, os quais representam a



transformação da trindade em uma quaternidade. O estágio

seguinte, no qual a quaternidade se transforma em uma

quintinidade, isto é, a construção do pentagrama, pode ter

muitos níveis de significado diferentes para nós, inclusive o

crucial e indubitável que pertence ao trabalho dos centros.

O desenvolvimento da máquina humana e o

enriquecimento do ser começa com um novo funcionamento

dessa máquina, uma nova relação entre os centros do

pensamento, do sentimento, do movimento, do instinto e do

sexo. O superdesenvolvimento de um centro à custa dos

outros produz uma pessoa extremamente unilateral e

impede a possibilidade de mais desenvolvimento. Mas se

uma pessoa faz com que o trabalho dos cinco centros entre

em harmonia, ela “prende o pentagrama em seu interior” e

torna-se um exemplo rematado do ser humano fisicamente

perfeito. O funcionamento harmonioso dos cinco centros

permite uma união com os centros superiores, que introduz

o princípio faltante e traz a conexão direta e permanente

com a consciência objetiva e o conhecimento objetivo.

Então a pessoa se torna a estrela de seis pontas, isto é, ao

prender-se a um círculo de vida independente e completo

em si mesmo, ela se isola das influências externas ou dos

choques acidentais e incorpora nela própria o Selo de

Salomão.

Essa série de símbolos — representados pelos números 2,

3, 4, 5 e 6 — pode ser considerada aplicável a um único

processo. Mas até essa interpretação está incompleta. Um

símbolo nunca pode ser interpretado plenamente. Ele só



pode ser vivenciado, assim como a ideia de

autoconhecimento, a qual também deve ser vivenciada.

Esse processo de desenvolvimento individual harmonioso

pode ser examinado do ponto de vista da Lei das Oitavas,

que dá origem a outro sistema de símbolos. No que diz

respeito a essa lei, cada processo concluído é uma transição

da nota dó por meio de uma série de tons sucessivos até o

dó da oitava seguinte. As sete notas básicas da oitava

expressam a Lei de Sete, e a adição do dó da oitava

seguinte, isto é, o coroamento do processo, é a oitava

etapa. As sete notas básicas, com os dois “intervalos” e os

“choques adicionais”, dão nove etapas, que totalizam dez

com o dó da oitava seguinte. A décima e última etapa

representa o final de um ciclo e o começo de outro. Assim, o

processo de desenvolvimento representado pela Lei das

Oitavas inclui os números de um a dez. Nesse ponto,

chegamos ao que pode ser chamado de simbolismo dos

números, o qual não pode ser compreendido sem a Lei das

Oitavas ou sem a concepção clara da forma como as oitavas

se expressam no sistema decimal, e vice-versa.

Nos sistemas ocultistas ocidentais, há um método

conhecido como “adição teosófica”, o qual define números

que consistem de dois ou mais algarismos mediante a soma

desses algarismos. Para os que não compreendem o

simbolismo dos números, esse método de síntese numérica

parece completamente arbitrário e sem sentido. Mas, para

quem o conhece e tem a chave para a unidade de todas as

coisas, a adição teosófica é profundamente significativa na

dissolução de todas as diversidades das leis fundamentais



que a governam e que se expressam nos números de um a

dez.

Como foi dito, na simbologia os números estão associados

a figuras geométricas específicas e são mutuamente

complementares. Na Cabala há um sistema de símbolos

baseados em letras e outro baseado em palavras. Ao

combinar o simbolismo numérico com figuras geométricas,

letras e palavras, o resultado será uma metodologia

complexa, porém mais perfeita. Além disso, há sistemas de

símbolos de magia, alquimia e astrologia, bem como a

simbologia do Tarô, a qual os une em um único todo.

Todos esses sistemas podem servir de meio de

transmissão da ideia de unidade. Nas mãos dos ignorantes,

porém, malgrado a boa intenção, o mesmo símbolo se torna

um “instrumento de engodo”. A razão para isso se deve ao

fato de supor que um símbolo tenha um significado final e

específico. Ao expressar as leis da unidade da infindável

diversidade, o símbolo possui, em si, um número infindável

de aspectos pelos quais pode ser examinado, exigindo que

o espectador consiga vê-lo ao mesmo tempo sob várias

perspectivas. Depois de transpostos para as palavras da

linguagem cotidiana, os símbolos ficam engessados. Perdem

seu brilho e tornam-se, com facilidade, “seus próprios

opostos”, e o significado fica confinado a uma moldura

dogmática estreita, a qual não permite sequer a relativa

liberdade de um exame lógico do assunto. A causa está na

compreensão literal, que atribui apenas um significado ao

símbolo. A verdade fica ainda mais obscura sob uma capa

de ilusão e só pode ser redescoberta por meio de um



enorme esforço de negação. Sabe-se muito bem que a

ilusão surgiu dos símbolos da religião, da alquimia e, em

particular, da magia, quando as pessoas os entendiam

literalmente, com apenas um significado.

Apesar disso, a compreensão correta dos símbolos nunca

pode levar a discussões. Ela aprofunda nosso conhecimento

e não pode ser teórica, pois nos motiva a almejar resultados

reais, por meio da união entre o conhecimento e a

existência, ou seja, do fazer. O conhecimento puro não pode

ser transmitido, mas os símbolos que o expressam são

como um véu que se torna transparente àqueles que

desejam ver e sabem como fazê-lo.

Isso nos leva ao simbolismo da fala, embora nem todos

consigam compreendê-lo. Captar o sentido interior do que é

dito depende do nível de desenvolvimento do ouvinte, de

seu estado e da capacidade de fazer esforços

correspondentes à compreensão. De modo geral, quando

ouvimos coisas novas para nós, em vez de nos esforçarmos

para compreendê-las, começamos a colocá-las em dúvida

ou a refutá-las, mantendo opiniões contrárias que parecem

corretas mas que, na verdade, nada têm a ver com o

sentido real. Desse modo, perdemos toda e qualquer

oportunidade de aprender algo novo. Antes de podermos

compreender o discurso quando ele se torna simbólico, terá

sido preciso aprender e já saber como ouvir. Qualquer

tentativa de compreensão literal de discursos que lidem

com o conhecimento objetivo, com a união entre

diversidade e unidade, estará fadada ao fracasso desde o

início e levará, na maioria dos casos, a mais ilusões.



Precisamos nos deter um pouco neste ponto porque o

intelectualismo da educação contemporânea ensina as

pessoas a procurarem definições acadêmicas e argumentos

lógicos sobre tudo o que ouvem. Sem perceber, prendemo-

nos de maneira inconsciente ao desejo de precisão em

áreas nas quais as definições exatas implicam significados

inexatos. Graças a essa tendência em nosso pensamento,

geralmente o conhecimento exato referente a detalhes de

alguma coisa, transmitido a uma pessoa antes que ela

tenha adquirido a compreensão de sua natureza essencial,

torna essa natureza ainda mais difícil de ser compreendida.

Isso não significa que não haja definições exatas no

caminho do verdadeiro conhecimento. De fato, é apenas lá

que elas existem. Essas definições, porém, são muito

diferentes das que costumamos imaginar. E se alguém

supõe que pode seguir o caminho do autoconhecimento

guiado pelo conhecimento exato de todos os detalhes, ou se

suspeita que esse conhecimento pode ser adquirido sem o

trabalho de assimilação do que foi recebido, então deve,

antes de qualquer coisa, compreender que aquilo que busca

pode ser obtido somente caso se esforce sozinho. Ninguém

pode nos dar o que já temos e ninguém pode fazer nosso

trabalho por nós. Tudo que alguém pode fazer por nós é nos

dar o ímpeto para trabalhar. Sob essa perspectiva, o

simbolismo pode proporcionar esse tipo de ímpeto caso seja

percebido adequadamente.



D

O ENEAGRAMA

e acordo com a Lei das Oitavas, todos os processos,

em todos os planos, são totalmente determinados pela

lei da estrutura da escala de sete tons. Nesse sentido, toda

nota da escala, considerada em outro plano, representa

outra vez uma oitava completa. Os “intervalos” entre mi e

fá e entre si e dó, os quais exigem um “choque” externo

para a continuidade do processo, conectam, por esse fato,

um processo a outros processos. Decorre disso que a Lei das

Oitavas conecta todos os processos do universo aos demais.

Para os que conhecem as escalas da passagem e as leis que

controlam a estrutura da oitava, ela possibilita o

conhecimento exato de tudo, de todo fenômeno, tanto em

sua natureza essencial quanto em relação a outros

fenômenos.

Para uma síntese de todo conhecimento relacionado à lei

da estrutura da oitava, há um certo símbolo que assume a

forma de um círculo dividido em nove partes, com linhas

que unem os nove pontos de sua circunferência em uma

ordem específica. Antes de passar ao estudo do símbolo em

si, é importante compreender certos aspectos do

ensinamento que emprega esse símbolo, bem como o modo

como esse ensinamento se relaciona com outros sistemas



que empregam o simbolismo no intuito de transmitir

conhecimentos.

A fim de compreender a relação entre esses diversos

ensinamentos, precisamos nos lembrar sempre de que os

caminhos que levam ao conhecimento da unidade abordam-

na como os raios de um círculo que apontam para o centro

— quanto mais próximos do centro, mais próximos uns dos

outros. Por isso, as declarações teóricas que formam a base

de uma linha podem, às vezes, ser explicadas de acordo

com a perspectiva das declarações de outra linha, e vice-

versa. Portanto, às vezes é possível formar linhas

intermediárias entre duas linhas adjacentes. Todavia, sem a

compreensão e o conhecimento completo das linhas

fundamentais, esses caminhos intermediários podem levar

facilmente a linhas que se misturam, isto é, à confusão e ao

erro.

Dentre as linhas principais, mais ou menos conhecidas,

podemos nomear quatro:

 

1. A hebraica

2. A egípcia

3. A persa

4. A hindu

 

Da última linha conhecemos apenas a filosofia, e das três

primeiras, certas partes de sua teoria. Além delas, há duas

linhas conhecidas na Europa, a teosofia e o chamado

ocultismo ocidental, que provém de uma mescla das linhas

fundamentais. Há um fundo de verdade nessas duas linhas,



mas, como nenhuma incorpora o conhecimento completo,

qualquer tentativa de lhes conferir tom prático produzirá

apenas resultados negativos.

O ensinamento do Quarto Caminho é autossuficiente e

independente das outras linhas e era completamente

desconhecido até o dia de hoje. Como outras linhas,

emprega o método simbólico, e um de seus principais

símbolos é a figura mencionada antes, na seguinte forma:

 

 



Esse círculo é dividido em nove partes iguais. Ele tem seis

pontos conectados por uma figura simétrica em relação a

um diâmetro que passa pelo ponto mais alto das divisões da

circunferência. Esse ponto é o ápice de um triângulo

equilátero que liga os três pontos das divisões que não

entram na construção da figura complexa original. Esse

símbolo não pode ser encontrado em nenhum ponto do

estudo do “ocultismo”, seja em livros, seja na tradição oral.

As pessoas que o conheciam o consideravam tão

importante que achavam necessário mantê-lo em segredo.

Esse símbolo expressa a Lei de Sete em sua união com a

Lei de Três. Há sete notas em uma oitava, na qual essa

oitava é uma repetição da primeira. Com os dois “choques

adicionais” que ocupam os “intervalos” mi-fá e si-dó, são

nove elementos. Uma versão completa desse símbolo,

ligando-o a uma representação completa da Lei das Oitavas,

seria mais complexa do que essa. Mas essa versão já

mostra as leis internas de uma única oitava e nos

proporciona um método para conhecermos a natureza

essencial de qualquer coisa examinada de maneira isolada.

Qualquer coisa ou fenômeno, examinados isoladamente,

podem ser representados como um círculo fechado, ou seja,

um processo ininterrupto que se repete para sempre. O

círculo simboliza esse processo, e os pontos separados na

divisão da circunferência simbolizam as etapas do processo.

O símbolo como um todo representa o dó, ou seja, algo com

uma existência organizada e completa. É um círculo — um

ciclo completo. É o zero de nosso sistema decimal, escrito

como um ciclo fechado. O símbolo contém em si tudo que é



necessário à sua própria existência. Ele está isolado de seu

ambiente. A sucessão de estágios do processo precisa estar

relacionada com os números restantes de 1 a 9. A nona

etapa preenche o “intervalo” si-dó e completa o ciclo, isto é,

fecha o círculo, o qual se reinicia nesse ponto. O ápice do

triângulo fecha a dualidade de sua base e possibilita sua

manifestação nos mais diversos triângulos, assim como se

multiplica infinitamente na linha de sua base. Cada início e

cada término do ciclo situa-se, portanto, no ápice do

triângulo, no ponto em que o início e o término se fundem,

em que o círculo se fecha e que soa como os dois dós da

oitava no ciclo que flui incessantemente. Mas é a nona

etapa que conclui um ciclo e inicia outro. É por isso que o

número 9 ocupa o ponto mais elevado do triângulo,

correspondente ao dó, com os outros números de 1 a 8

ocupando os pontos restantes.

 



 

Ao passar para a figura complexa de dentro do círculo,

precisamos compreender os princípios de sua construção.

As leis da unidade estão refletidas em todos os fenômenos e

proporcionam a base para o sistema numérico decimal. Se

considerarmos uma unidade como uma nota isolada

contendo uma oitava inteira em si mesma, então

deveremos dividir essa unidade em sete partes desiguais a

fim de chegar às sete notas dessa oitava. Mas a



representação gráfica não leva em consideração a

desigualdade das partes, e a construção do diagrama toma

primeiro um sétimo do todo, depois dois sétimos, três,

quatro, cinco, seis e sete sétimos. Essas divisões podem ser

representadas como frações decimais:

 

1/7—0,142857. . .

2/7—0,285714. . .

3/7—0,428571. . .

4/7—0,571428. . .

5/7—0,714285. . .

6/7—0,857142. . .

7/7—0,999999. . .

5

Ao examinar essa lista de frações decimais periódicas,

vemos de imediato que em todas, exceto na última, a série

após a vírgula é composta exatamente pelos mesmos seis

algarismos em uma sequência definida. Portanto, se

conhecemos o primeiro algarismo de determinada série,

podemos reconstruir o período em sua íntegra.

Agora, se posicionarmos todos os números de 1 a 9 na

circunferência e ligarmos aqueles da parte periódica por

linhas retas de acordo com sua ordem nela, então,

independentemente do número pelo qual começarmos,

iremos obter a figura encontrada dentro do círculo. Os

números 3, 6 e 9 não estão incluídos na periódica e formam

um triângulo separado — a trindade livre do símbolo.

Ao fazermos uso da “adição teosófica” e tomarmos a soma

dos números da parte periódica, obteremos nove, isto é, a



oitava inteira. Mais uma vez, cada nota individual inclui

outra oitava inteira, sujeita às mesmas leis que a primeira.

A disposição das notas irá corresponder aos números da

periódica, e o desenho de uma oitava será o seguinte:

 

 

O triângulo 9-3-6, que une os três pontos da circunferência

que não estão incluídos na parte periódica, conecta a Lei de

Sete à Lei de Três. Dois dos números que não estão na parte

periódica, o 3 e o 6, correspondem aos dois “intervalos” da

oitava, enquanto o terceiro é, por assim dizer, supérfluo,

embora substitua a nota fundamental que não está na parte



periódica. Ademais, qualquer fenômeno capaz de agir

reciprocamente com um fenômeno da mesma espécie soa

como a nota dó em uma oitava correspondente. Logo, o dó

pode emergir de seu próprio círculo e entrar em correlação

com outro círculo, ocupando em outro ciclo o papel

representado pelos “choques” que preenchem os

“intervalos” em sua própria oitava. Graças a esse potencial

é que o dó está conectado, por meio do triângulo 3-6-9, com

os lugares da oitava onde os choques externos ocorrem,

onde a oitava pode ser penetrada e conectada com o que

existe fora dela. A Lei de Três destaca-se de modo evidente,

por assim dizer, da Lei de Sete; o triângulo penetra, brilha

por meio do período. Combinadas, essas duas figuras

representam a estrutura interna da oitava e suas notas.

Nesse ponto, seria bastante razoável perguntar por que o

“intervalo” designado pelo número 3 está onde deveria

estar, entre as notas mi e fá, enquanto o designado pelo

número 6 localiza-se entre sol e lá quando deveria estar

entre si e dó. O posicionamento do intervalo,

aparentemente em um lugar errado, já mostra, aos que

sabem ler o símbolo, o tipo de “choque” necessário para

passar do si para o dó. A fim de compreender isso,

precisamos nos lembrar do que foi dito sobre o papel dos

“choques” nos processos que ocorrem no homem e no

universo.

Quando discutimos a Lei das Oitavas aplicada ao cosmos,

vimos que na oitava cósmica “Absoluto — lua” a passagem

de dó para si, o preenchimento do intervalo, dá-se pela

vontade do Absoluto. A passagem de fá para mi ocorre



mecanicamente com a ajuda de uma máquina especial, a

qual possibilita que o fá, que entra nela, adquira, graças a

uma série de processos internos, as características do sol

localizado acima dele sem mudar sua nota. Logo, ela

acumula, por assim dizer, a energia interna para passar

independentemente para mi, a nota seguinte.

O mesmo relacionamento pode ser encontrado em todo

processo concluído. Os mesmos “intervalos” e “choques”,

por exemplo, podem ser encontrados nos processos pelos

quais o organismo humano assimila e transforma

substâncias nutritivas. Como mencionado no Capítulo 2, o

homem ingere três tipos de alimento. Cada um deles é o

início de uma nova oitava. A segunda, isto é, a oitava do ar,

une-se à primeira, ou seja, a oitava da comida e da bebida,

no ponto em que a primeira oitava se detém na nota mi. E a

terceira oitava se une à segunda no ponto em que a

segunda oitava se detém na nota mi. Isso permite que o

desenvolvimento continue. No entanto, assim como ocorre

em muitos processos químicos, apenas quantidades

definidas de substâncias, determinadas de forma precisa

pela natureza, produzem compostos da qualidade

necessária, a fim de que os três tipos de alimento possam

se misturar no organismo humano em proporções

específicas.

A substância final no processo da oitava alimentar é

representada quando se chega ao nível si, que precisa de

um “choque adicional” para passar a um novo dó. Mas

como três oitavas participaram da produção dessa

substância, sua influência determina a qualidade do



resultado final. Logo, é possível controlar a qualidade e a

quantidade regulando os três tipos de alimento recebidos

pelo organismo. O resultado exigido só pode ser obtido

quando os três tipos de alimento entrarem em um estado

de conformidade harmoniosa, fortalecendo ou abrandando

as diferentes partes do processo.

Mas é essencial lembrar que nenhuma tentativa de regular

o alimento ou a respiração pode levar ao resultado desejado

a menos que saibamos exatamente o que estamos fazendo,

por que estamos fazendo e que resultado isso trará. Além

disso, mesmo que tivéssemos sucesso na regulação de dois

componentes do processo, ou seja, alimento e respiração,

isso não seria suficiente, pois o mais importante é regular o

alimento das “impressões”, as quais entram na parte

superior de nossa máquina, conforme se expõe a seguir.

Portanto, antes mesmo de pensar em influenciar

praticamente os processos interiores, precisamos

compreender com precisão o relacionamento específico

entre as substâncias que entram no organismo, a natureza

dos “choques” eventuais e as leis que governam a transição

das notas. Essas leis são as mesmas em toda parte. Quando

estudamos o homem, estudamos o cosmo; quando

estudamos o cosmo, estudamos o homem.

A oitava cósmica “Absoluto — lua” pode, segundo a Lei de

Três, ser dividida em três oitavas subordinadas. É nessas

três oitavas que o cosmo é como o homem — os mesmos

três “andares”, os mesmos três choques, em que aparece o

intervalo fá-mi. Esses pontos estão marcados no diagrama e



representam os “aparatos” encontrados lá, assim como no

corpo humano.

O processo da transição fá-mi pode ser representado de

maneira esquemática como no diagrama a seguir. O fá

cósmico entra na máquina como a comida do andar inferior

e inicia seu ciclo de mudanças. Portanto, no começo seu

som na máquina é dó. A substância sol da oitava cósmica

entra no andar intermediário como o ar na respiração, o

qual, por sua vez, ajuda a nota fá dentro da máquina a

passar para a nota mi. Esse sol, ao entrar na máquina,

também soa como dó. A matéria obtida agora recebe a

substância do lá cósmico, que entra no andar superior,

assim como o dó.



Como podemos observar, as notas lá, sol e fá servem de

alimento para a máquina. De acordo com a Lei de Três, as

notas, em sua ordem de sucessão, terão lá como elemento

ativo, sol como neutralizante e fá como passivo. Quando o

ativo se relaciona com o passivo com a ajuda do princípio



neutralizante, produz um resultado específico que pode ser

representado simbolicamente como no diagrama do

triângulo. Esse símbolo indica que a substância fá, ao

misturar-se com a substância lá, produz como resultado a

substância sol. Como esse processo se dá na oitava,

desenvolvendo-se, por assim dizer, dentro da nota fá, é

possível dizer que o fá adquire as propriedades do sol sem

alterar seu tom.

 

 

Tudo que foi dito sobre as oitavas de radiação e as oitavas

alimentares no organismo humano está relacionado

diretamente ao símbolo de um círculo dividido em nove

partes. Como expressão de uma síntese perfeita, esse

símbolo contém em si todos os elementos das leis que

representa, e tudo relacionado a essas oitavas, e a muitas

outras coisas, pode ser extraído dele e transmitido com sua

ajuda.

Toda unidade completa — todo cosmos, todo organismo,

toda planta — é um eneagrama, mas nem todos têm um

triângulo interior. O triângulo interior representa a presença

de elementos superiores, conforme a escala da

materialidade em um dado organismo. Esse triângulo



interior está presente em plantas como cânhamo, papoula,

lúpulo, chá, café e tabaco, as quais têm um papel específico

na vida humana. O estudo dessas plantas pode nos ensinar

muitas coisas sobre o eneagrama.

Devemos entender que, de modo geral, o eneagrama é

um símbolo universal. Todo conhecimento pode ser incluído

nele e interpretado com sua ajuda. É por isso que só

podemos afirmar que conhecemos, ou seja, que

compreendemos, o que somos capazes de colocar no

eneagrama. O que não conseguimos colocar no eneagrama

é o que não compreendemos plenamente. A pessoa que é

capaz de usar o eneagrama não tem necessidade nenhuma

de livros ou de bibliotecas. Tudo pode ser incluído e lido no

eneagrama. Ela pode estar sozinha no deserto, mas, se

traçar o eneagrama na areia, irá ler nele as leis eternas do

universo. Todas as vezes poderá aprender alguma coisa

nova, algo que não sabia antes.

Se duas pessoas de escolas diferentes se encontrarem,

poderão traçar o eneagrama e, com a ajuda dele,

determinar instantaneamente quem sabe mais e quem está

em qual etapa, ou seja, quem é o professor e quem é o

aluno. O eneagrama é o hieróglifo fundamental de uma

linguagem universal que tem tantos significados diferentes

quanto há níveis no homem.

O eneagrama é o perpetuum mobile, o moto-perpétuo que

as pessoas têm procurado em vão desde remota

antiguidade. A razão pela qual não conseguiram encontrá-lo

é óbvia: procuraram fora de si mesmas o que estava dentro

delas. Tentaram construir o moto-contínuo assim como se



constrói uma máquina, enquanto o verdadeiro moto-

perpétuo faz parte de outro moto-perpétuo e não pode ser

criado separadamente. Logo, o eneagrama é um diagrama

do moto-perpétuo, isto é, de uma máquina de movimento

eterno. Contudo, ele só pode ser lido por aqueles que

sabem lê-lo. A compreensão desse símbolo e a capacidade

de utilizá-lo podem dar tremendo poder a uma pessoa. Ele

é, ao mesmo tempo, o moto-perpétuo e a pedra filosofal dos

alquimistas. O conhecimento do eneagrama tem sido

preservado em segredo há muito, muito tempo. Agora está

disponível a todos, mas apenas em uma forma incompleta,

teórica, que ninguém consegue usar sem a instrução de

uma pessoa que o conhece.

A fim de compreender o eneagrama, ele precisa ser

imaginado como algo que se move, que está em

movimento. Um eneagrama imóvel é um símbolo morto. O

símbolo vivo está em movimento, como tudo na vida. Um

movimento não segue uma linha reta, mas tem, ao mesmo

tempo, uma direção dupla, girando ao redor de si mesmo e

caindo no sentido do centro de gravidade mais próximo.

Essa lei da queda, que costuma ser chamada de lei do

movimento, é uma das leis universais conhecidas desde a

antiguidade.

Como dito na introdução, não devemos tomar nada ao pé

da letra. Uma grande ideia só deve ser avaliada com uma

grande compreensão.



NOTAS BIOGRÁFICAS

GEORGE IVANOVITCH GURDJIEFF (1866-1949)

Apesar dos relatos pessoais e biográficos, Gurdjieff, o

homem, continua a ser o enigma que ele apresentou a seus

seguidores mais próximos. Jeanne de Salzmann, que

trabalhou a seu lado por trinta anos, concluiu ser realmente

impossível conhecê-lo: “A impressão que ele dava a respeito

de si mesmo nunca era a mesma... Você podia achar que

conhecia Gurdjieff muito bem, mas então ele agia de

maneira muito diferente, e você percebia que não o

conhecia de fato”. P. D. Ouspensky sentiu a mesma coisa.

“No grupo, eu costumava dizer que nunca o tínhamos visto

e que nunca o veríamos.” Gurdjieff nunca compartilhava

detalhes de sua vida pessoal, e seu livro autobiográfico,

Meetings with Remarkable Men, [4] é menos parecido com

um relato histórico do que com um conto episódico de

aventuras espirituais.

Gurdjieff nasceu e cresceu na região montanhosa do

Cáucaso, no sul da Rússia, filho de pai grego e de mãe

armênia. Escreveu ter passado o início da vida adulta em

busca do conhecimento esotérico, em expedições que foram

da Grécia ao Egito, passaram pelo Oriente Médio e

chegaram às montanhas do Hindu Kush e do Tibete. Ele não



revelou as fontes utilizadas em seus estudos e disse

vagamente que esteve em mosteiros cristãos e tibetanos,

bem como em escolas sufistas do leste da Pérsia. Com

efeito, revelou poucos fatos sobre suas viagens e

experiências. Mesmo assim, demonstrou tanto uma

extraordinária engenhosidade para sobreviver quanto a

habilidade de representar papéis e de se disfarçar, e sabe-

se que teria viajado muito pela Ásia Central, com diversas

viagens ao Tibete, um país fechado a visitantes

estrangeiros. Essas atividades chegaram a convencer a

Inteligência britânica de que ele era um agente secreto do

governo czarista.

Gurdjieff admitiu não ter realizado suas buscas sozinho,

mas não identificou os companheiros de viagem. Disse

apenas que sua missão teve origem no começo da década

de 1890, aos pés das pirâmides do Egito, quando conheceu

dois russos mais velhos com obsessão parecida pelo

mistério da vida humana. Em Encontros com Homens

Notáveis chamou essas pessoas de príncipe Yuri

Lubovedsky, um explorador espiritual erudito e muito

viajado que teria sido seu “amigo mais próximo”, e de

professor Skridlov, um arqueólogo. Na busca pela sabedoria

antiga, eles se chamaram de “Buscadores da Verdade” e

tinham como alvo o conhecimento supremo da realidade.

Um ardente buscador russo que visitou as pirâmides em

1890 foi o príncipe Esper Esperovitch Ukhtomsky (1861—

1921). Diplomata e estudioso que aconselhava o governo

sobre religiões não cristãs dentro do império russo,

Ukhtomsky viajou muito pela Rússia e pelo exterior,



inclusive por países da Ásia Central e do Extremo Oriente,

bem como pela Europa. Ele combinava um entendimento

místico do cristianismo com uma profunda dedicação ao

budismo e à prática budista. E admirava, em particular, a

senhora H. P. Blavatsky, [5] a qual afirmava que o

cristianismo e outras religiões tradicionais baseavam-se em

uma doutrina esotérica comum originada milhares de anos

antes na Índia, que teria se espalhado ao longo dos séculos

pela Assíria, Egito e Grécia.

Em 1890-1891, o príncipe Ukhtomsky visitou as pirâmides

com o futuro czar Nicolau II e depois foi à Índia, detendo-se

em Madras, na sede do movimento teosófico de Blavatsky.

Em seu registro publicado da viagem, Ukhtomsky exaltou o

vasto conhecimento de Blavatsky sobre as tradições

religiosas e endossou sua ideia de criar uma sociedade de

teosofistas. Expressou, ainda, sua visão pessoal da

necessidade de se financiar uma sociedade “de buscadores

da Verdade no sentido mais amplo da palavra a fim de (...)

penetrar fundo nas doutrinas mais secretas das religiões

orientais”. Na década seguinte, Ukhtomsky foi conselheiro

dos ministérios de relações exteriores e de inteligência do

czar sobre questões que envolviam a diplomacia asiática,

inclusive nas relações com o Dalai Lama, do Tibete.

A visita do príncipe Ukhtomsky ao Egito em 1890 e seu

conceito idealista de “buscador da Verdade” — além de seu

título, suas longas viagens e seu profundo interesse nas

religiões esotéricas — sugerem que, na vida real, ele tenha

sido o príncipe Lubovedsky, antigo membro dos Buscadores

da Verdade. Se isso procede, então Gurdjieff, ao realizar



missões no Tibete e em outros países sob a autoridade de

Ukhtomsky, teria, na verdade — como a Inteligência

britânica suspeitava —, atuado como agente do governo do

czar. Além disso, Ukhtomsky e Gurdjieff, juntos, teriam

decidido a forma dos ensinamentos e seu plano de

introdução no Ocidente, primeiro recrutando Ouspensky

para promover o Quarto Caminho e, mais tarde, criando

uma organização para sua prática.

Em 1912, Gurdjieff começou a reunir seguidores em

Moscou e, em 1915, depois de recrutar Ouspensky, formou

um grupo de estudos em São Petersburgo. Eis como

Ouspensky descreveu a impressão que teve de Gurdjieff:

 

Chamavam a atenção sua grande simplicidade interior e

sua naturalidade, que faziam com que nos esquecêssemos

completamente de que ele era, para nós, o representante

do mundo do milagroso e do desconhecido. Além disso,

sentia-se intensamente nele a ausência de qualquer tipo

de afetação ou de desejo de produzir alguma impressão. E

ainda se sentia a ausência de interesse pessoal em

qualquer coisa que estivesse fazendo, a completa

indiferença à tranquilidade e ao conforto e a capacidade

de não se poupar no trabalho, fosse este qual fosse (...)

Era um homem extraordinariamente versátil; conhecia

tudo e podia fazer de tudo.

 

Ao longo de dezoito meses, conforme assimilava os

ensinamentos, Ouspensky se espantava com a velocidade

com que Gurdjieff transmitia suas ideias e com sua



“espantosa capacidade de destacar os pontos principais e

essenciais, sem entrar em detalhes desnecessários

enquanto os principais pontos não estivessem bem

compreendidos”. Ouspensky não sabia se Gurdjieff havia

preparado sua apresentação com seus colegas Buscadores

da Verdade ou com seu grupo de Moscou.

Em 1917, a fim de escapar da violência da Revolução

Russa, Gurdjieff mudou-se para o Cáucaso e passou o verão

em Essentuki, com Ouspensky e uma dúzia de membros dos

grupos russos. Nessa vida comunitária, introduziu métodos

de autoestudo prático e revelou o que Ouspensky chamou

de “plano do trabalho completo”, o qual incluía a

organização das “escolas”. Em Encontros com Homens

Notáveis, Gurdjieff escreveu que, enquanto esteve em

Essentuki, ele e o professor Skridlov escalaram juntos pela

última vez uma montanha cujo pico dava para o Monte

Elbrus e para um cenário de beleza extraordinária e que, ao

se despedirem do príncipe Lubovedsky, os dois homens

sabiam que aquela seria a última reunião dos Buscadores

da Verdade. Dali em diante, com a Rússia mergulhando

inexoravelmente no caos, Gurdjieff ficaria isolado na tarefa

de levar o Quarto Caminho ao Ocidente.

No final do verão de 1917, Gurdjieff, subitamente e sem

qualquer explicação, anunciou que ia parar com todas as

atividades e dispersou o grupo. Enquanto Ouspensky ficou

para trás, em Essentuki, Gurdjieff prosseguiu com o

punhado restante de seguidores. Eles evitaram exércitos

beligerantes e chegaram, por fim, em Tbilisi no início de

1919. Lá, Gurdjieff conheceu Alexandre de Salzmann,



famoso pintor e cenógrafo russo, e sua esposa, Jeanne,

professora de música e de dança. Ela descreve sua

experiência desta maneira:

 

A primeira impressão sobre Gurdjieff foi muito forte,

inesquecível. Ele tinha uma expressão que eu nunca tinha

visto antes e uma inteligência e uma força diferentes, não

essas inteligências comuns das mentes pensantes, mas

uma visão que podia ver tudo. Era, ao mesmo tempo,

muito bondoso e muito, muito exigente. Sentia-se que ele

podia ver você e lhe mostrar o que você era de um modo

que jamais esqueceria.

 

Em Tbilisi, Gurdjieff estabeleceu o Instituto para o

Desenvolvimento Harmonioso do Homem, o qual incluía

seus exercícios de dança, chamados de Movimentos,

baseados em rituais tibetanos e dervixes que ele havia

testemunhado. Mas, novamente, a instabilidade política

forçou a ele e a seus seguidores, agora com os de

Salzmann, a emigrarem em 1920 para Constantinopla. Lá

reabriu o Instituto, fechando-o no ano seguinte e mudando-

se outra vez, agora para a Europa Ocidental. Acabou por se

estabelecer na França em 1922, onde reabriu o Instituto

pela última vez, no Château du Prieuré, perto de

Fontainebleau, nos arredores de Paris.

Foi no Prieuré que Gurdjieff obteve reconhecimento geral,

sobretudo pelas demonstrações públicas dos Movimentos.

Havia lá de sessenta a setenta residentes, dos quais metade

era de emigrantes russos; nos fins de semana, chegavam os



visitantes. As atividades centravam-se em trabalhos

manuais, em geral manutenção e construção, bem como

em exercícios de dança. Gurdjieff dava responsabilidades a

todos e supervisionava os detalhes. No final de 1923, ele fez

uma demonstração dos Movimentos no prestigioso Théâtre

des Champs-Elysées, de Paris, e, na primavera de 1924,

visitou os Estados Unidos no intuito de dar demonstrações

no Carnegie Hall, de Nova York, e em outras cidades

importantes. Sua meta declarada era criar uma filial do

Instituto em Nova York.

Ao voltar à França, Gurdjieff sofreu um acidente

automobilístico quase fatal e fechou o Instituto. Nos dez

anos seguintes, dedicou todas as suas energias à redação

de sua trilogia sobre a vida do homem, intitulada All and

Everything. Parou de escrever em 1935 e depois se dedicou

a um trabalho intensivo, em Paris, com alunos selecionados,

até sua morte em 1949.

Em seus últimos anos, Gurdjieff considerou o estudo do

sistema original de ideias um mero estágio preliminar do

trabalho rumo à consciência. Deixou de lado questões

ligadas às ideias como coisas teóricas e procurou tornar seu

ensino a percepção direta da realidade. No final de sua vida,

voltou à prática dos Movimentos e introduziu todo um

conjunto de exercícios de dança.

Como líder espiritual, Gurdjieff apresentava a seus

seguidores um desafio constante e fazia exigências

ultrajantes, as quais os chocavam, bem como aos

observadores externos. De acordo com Ouspensky:

“Ninguém podia ter certeza de nada com relação a ele. Ele



podia dizer uma coisa hoje e outra completamente diferente

amanhã”. Para a senhora Salzmann, ele era um “mestre”

espiritual no sentido tradicional — não como professor de

doutrina, mas alguém que, por sua simples presença,

despertava e ajudava os outros em sua busca pela

consciência. Contudo, ela disse, Gurdjieff era muito mal

interpretado por seu comportamento e seus métodos. Por

um lado, com sua orientação e presença, ele ajudava os

seguidores a se abrirem para um momento da verdade, da

realidade neles mesmos, aproximando-os dele, de outro

nível da existência. Ao mesmo tempo, representava um

papel que os fazia enxergar seu estado real, com infatigável

pressão e choques, levando-os a limites extremos e

forçando-os a reagir contra ele. E ele o fazia sem piedade,

obrigando os seguidores a tomarem uma decisão, a

encararem o que realmente queriam para si mesmos. Como

ela escreveu:

 

Esta era a grandeza de Gurdjieff. O primeiro caminho, o

trabalho com nossa essência, era a vida exterior,

totalmente concentrada na ação interior. O segundo, o

trabalho com nossas funções, era na vida em si e ao longo

dela. Com uma mão, acenava para nós; com a outra, batia

em nós, mostrando-nos a submissão às nossas funções.

Muito poucas pessoas tinham a oportunidade de vivenciar

os dois lados. Mas é impossível compreender os métodos

ou o comportamento de Gurdjieff sem ter recebido

material desses dois aspectos de seu trabalho.

 



Embora fosse magneticamente carismático, Gurdjieff não

permitia a dependência ou a adulação que os líderes

espirituais volta e meia inspiram e constantemente, forçava

seus seguidores a tomarem suas próprias iniciativas. Na

verdade, ele os incentivava a seguir suas próprias vidas

quando considerava isso necessário a eles ou a suas metas

maiores. Ao desmontar o grupo de Essentuki e fechar o

Instituto no Prieuré, provocou um êxodo maciço. Por

provocação, por desconsideração ou apenas por não criar

um lugar para eles, levou os seguidores a tomarem sua

própria decisão de se retirar.

Quando introduziu o Quarto Caminho, Gurdjieff foi

categórico ao dizer que as pessoas não podem despertar

sozinhas, que precisam encontrar um líder e outras pessoas

que queiram seguir a mesma direção. Para isso, uma

“escola” e um grupo são imperativos, pelo menos no

começo. Ao mesmo tempo, Gurdjieff disse que no Quarto

Caminho não há formas permanentes, e ele mesmo não

tentou estabelecer uma instituição permanente. Ao formar o

Prieuré, observou: “Isto é apenas temporário. Em muito

pouco tempo, tudo será diferente. Todos estarão em outros

lugares”. E na primavera de 1924, depois de demonstrar em

público os Movimentos em Nova York, ele confidenciou à

senhora Salzmann que levaria décadas para preparar

seguidores que executassem as danças como deveria ser

feito: “um longo tempo de trabalho — um tempo bem

longo”. Ao fechar o Instituto meses depois, abandonou, na

verdade, seu propósito inicial de liderar uma organização

com um grande número de alunos.



Uma das características mais marcantes dos

ensinamentos de Gurdjieff é a sensação de escala cósmica e

de história, com referências a civilizações antigas, de

milhares de anos atrás. Com essa perspectiva, na qual se

inclui o começo do cristianismo, ele sabia que o

aparecimento do Quarto Caminho seria um processo que se

estenderia por gerações. Os Buscadores da Verdade haviam

redescoberto a antiga ciência da relação entre o homem e o

universo, e Gurdjieff havia transmitido o sistema em

palestras e em seus próprios livros. Ao organizar o Instituto,

indicou que o Quarto Caminho envolvia mais do que o

estudo das ideias, que um ensinamento esotérico exigia o

trabalho prático do autoconhecimento e do contato com os

outros. No entanto, a fim de aparecer em grande escala, o

ensinamento precisava ser disseminado por um público

muito maior, e as formas de trabalho prático precisavam ser

demonstradas por meio do estabelecimento de uma

“escola” de verdade. Atender essas condições dependia dos

dois seguidores mais chegados a Gurdjieff, como se verá

nas notas biográficas a seguir.

All and Everything foi publicado em três partes como

Relatos de Belzebu a seu Neto (o original é de 1950),

Encontros com Homens Notáveis (idem, 1963) e Life Is Real

Only Then, When “I Am” [A vida só é real quando “eu sou”,

de 1975]. O sistema de ideias produzido entre 1915 e 1924

foi publicado no livro de Ouspensky, Fragmentos de um

Ensinamento Desconhecido (1949), e em Views from the

Real World, de 1973. Os ensinamentos posteriores de

Gurdjieff, sobre a percepção direta da realidade, foram



reconstruídos no livro da senhora Salzmann, The Reality of

Being: The Fourth Way of Gurdjieff [A realidade da

existência: o Quarto Caminho de Gurdjieff, 2010].

PETER DEMIANOVITCH OUSPENSKY (1878-1947)

Os Buscadores da Verdade reconstruíram o ensinamento

antigo a fim de perceber a realidade; Gurdjieff propôs-se a

transmiti-lo. Ele era, porém, um aventureiro desconhecido

de uma parte remota da Rússia, o qual, falando russo errado

com um sotaque caucasiano, não conseguiria a atenção de

plateias da Rússia ou da Europa ocidental. Portanto,

Ouspensky teve papel principal na promoção do Quarto

Caminho e, mais do que qualquer outra pessoa, atraiu

seguidores para o ensinamento. Boris Mouravieff, emigrado

russo contemporâneo que conhecia ambos, comentou:

“Pode-se dizer, sem exagero, que sem Ouspensky a carreira

de Gurdjieff no Ocidente provavelmente não teria passado

de intermináveis conversas em cafés”.

Ouspensky nasceu em Moscou em uma família da

intelligentsia russa. Criança precoce, começou a ler com 5

anos de idade e, aos 15, já não frequentava a escola. Três

anos depois, começou a escrever e desistiu de obter um

título universitário. Embora tivesse um intelecto fino, era

essencialmente um romântico em sua visão do universo e

da espiritualidade humana. Desconfiava da ciência

acadêmica em todas as suas formas e achava que os

professores estavam matando a ciência, assim como os

sacerdotes matavam a religião.

Entre 1896 e 1905, Ouspensky frequentou diversas

universidades russas e europeias e se tornou jornalista.



Como muitos intelectuais russos da época, desiludia-se

profundamente com a rotina sem rumo da vida. Ele

começou sua própria busca pelo miraculoso na literatura

ocultista, em particular a Teosofia. Essa busca incluía

experimentos com estados alterados de consciência, os

quais o convenceram de uma realidade além da miragem

do mundo visível.

Em 1912, Ouspensky publicou Tertium Organum, [6] em

russo, o qual afirmava que padrões aceitos de pensamento,

criados pela ciência contemporânea, haviam limitado a

consciência humana ao mundo dos fenômenos positivistas e

isolado o homem do mundo numênico e da experiência da

realidade. No ano seguinte, viajou ao Oriente em busca de

uma “escola” de conhecimento esotérico. Como fizera o

príncipe Ukhtomsky quase vinte anos antes, visitou o centro

teosófico da senhora Blavatsky, na Índia. Passou mais de

um ano naquele país antes de abandonar sua busca no

início da Primeira Guerra Mundial e voltar à Rússia.

Em 1915, Ouspensky foi apresentado a Gurdjieff e o

ajudou a formar um grupo de estudos em São Petersburgo.

Após cerca de dezoito meses, Gurdjieff revelou ao grupo a

estrutura de uma ciência desconhecida, a qual o grupo

chamou de “Sistema”. Em 1917, Ouspensky e outros

membros do grupo foram com Gurdjieff a Essentuki, onde

Gurdjieff revelou um plano de trabalho para a prática do

Sistema. Depois que o grupo se dispersou, Ouspensky

seguiu seu próprio caminho e foi a Constantinopla no início

de 1920, onde, sozinho, deu palestras sobre o Quarto

Caminho. Quando Gurdjieff chegou, seis meses depois,



Ouspensky abriu mão de seu público no intuito de ajudar

Gurdjieff a organizar seu Instituto. No ano seguinte,

Ouspensky apresentou-o outra vez aos participantes e,

depois, os seguidores de Ouspensky proporcionaram a

Gurdjieff os recursos para a compra do Château du Prieuré

nos arredores de Paris. Quando Gurdjieff reabriu o Instituto,

vários deles lhe mandaram dinheiro e foram trabalhar com

ele. O próprio Ouspensky visitou o Prieuré com frequência

em 1923.

No início de 1924, Ouspensky decidiu se afastar de

Gurdjieff e trabalhar de maneira independente. Mais tarde

escreveu que não compreendia a direção que o trabalho de

Gurdjieff estava seguindo e que não via um lugar para si

mesmo nele. Aparentemente, Gurdjieff não estava mais

interessado no autoestudo baseado em ideias, e Ouspensky

sentiu que ele havia começado a aceitar alunos sem

preparo intelectual. Ao mesmo tempo, embora muitos

observadores tenham presumido o contrário, não havia

hostilidade entre os dois. Ouspensky não fingia estar no

mesmo nível de compreensão e falava de seu antigo

professor com grande respeito e afeto. Mais importante

ainda, ele não tinha conflitos com seus ensinamentos, não

discordava da interpretação das ideias. Logo, sua opção por

trabalhar de modo independente visou o fim do

relacionamento líder-seguidor, e não o abandono da meta

maior e comum a ambos, a promoção do Quarto Caminho.

Mesmo assim, em função de sua decisão, foi acusado, na

época e depois, de trair o professor.



No restante da década de 1920, as atividades de

Ouspensky envolveram grupos fechados e, na década de

1930, tornaram-se palestras públicas que chegaram a atrair

centenas de pessoas. Seu livro Um Novo Modelo do

Universo, lançado em 1931, popularizou a ideia de

dimensões superiores e o trabalho de autoestudo. Suas

palestras sobre o Sistema, com o título Psicologia da

Evolução Possível ao Homem, forneceram a base para

reuniões de grupos, nas quais ele respondia a perguntas e

apresentava materiais novos. Estes eram complementados

por autoestudos práticos aos fins de semana nas casas de

campo de sua esposa, Sophie Grigorievna Ouspensky. Com

o início da Segunda Guerra Mundial, os Ouspensky

emigraram para os Estados Unidos, onde, em uma escala

bem menor, ele continuou a dar palestras em Nova York, e

ela, mesmo de cama, mantinha uma casa de campo para

trabalhos aos fins de semana.

No início de 1947, Ouspensky voltou a Londres, atendendo

ao chamado de seus seguidores para retomar as palestras

interrompidas pela guerra. Entretanto sua saúde piorava, e

ele sabia que não tinha muito tempo de vida. Em seis

reuniões, em um período de seis meses, rebateu

sistematicamente as perguntas e anunciou, por fim, que

não tinha mais ajuda a oferecer. Ele negou o Sistema como

meio de se chegar à consciência superior, o que, na prática,

impediu seus possíveis sucessores de dar continuidade a

seu trabalho. Ouspensky morreu em outubro de 1947.

Um ano depois da morte de Ouspensky, John Bennett, um

de seus principais seguidores, visitou Paris no intuito de se



reunir com Gurdjieff e determinar como o trabalho deveria

prosseguir na Inglaterra. Surpreendeu-se ao ver Gurdjieff

apresentar ensinamentos completamente diferentes,

afastando-se de questões teóricas e tratando apenas de

uma percepção direta da realidade. Sobre essa visita,

Bennett escreveu: “Ninguém mais usa a linguagem do

Sistema. É como se fosse algo do jardim da infância que não

devesse ser usado na ‘escola para crianças maiores’”.

Sob uma perspectiva histórica, o encontro e o trabalho de

Ouspensky com Gurdjieff foi crucial para o surgimento do

Quarto Caminho. Como escritor e conferencista, Ouspensky

foi o recruta ideal para receber e promover o ensinamento.

Ele teve um papel vital na formação do grupo de São

Petersburgo, o qual proporcionou um fórum para a

exposição de Gurdjieff. Depois, entre 1921 e 1922, após a

tradução de Tertium Organum para o inglês atrair leitores

em Nova York e Londres, as palestras de Ouspensky

produziram os seguidores e o apoio financeiro que

permitiram a Gurdjieff estabelecer seu Instituto perto de

Paris.

Quando o Instituto foi fechado em 1924, Ouspensky era,

além de Gurdjieff, a única pessoa capaz de ensinar o Quarto

Caminho de forma independente. Apenas ele compreendia a

extensão das ideias e os princípios do autoestudo. Assumir

essa responsabilidade foi decisivo para manter o interesse

gerado pelo Instituto. Depois que Gurdjieff se afastou e se

recusou a ter alunos, o Quarto Caminho era transmitido ao

público pela voz de Ouspensky. O interesse ampliado do

ensinamento na década de 1930 deveu-se às suas palestras



e reuniões. O relato publicado do trabalho com Gurdjieff em

In Search of the Miraculous atraiu leitores do mundo todo

durante décadas após sua publicação em 1949.

A decisão de Ouspensky de se afastar de Gurdjieff foi

motivada por seu compromisso com o Quarto Caminho.

Desde o início, ele compreendeu que a missão de Gurdjieff

era apresentar esse ensinamento à humanidade e que ele

fora recrutado para registrar e transmitir as ideias aos

outros. Com o tempo, percebeu que teria de promover o

ensinamento de forma independente caso quisesse cumprir

esse papel. Por volta de 1921, ao deixar Constantinopla e ir

a Londres, estava claro que os dois homens deveriam se

afastar, indo a países diferentes; ele pensou em se instalar

em Paris ou nos Estados Unidos caso Gurdjieff abrisse seu

Instituto em Londres. Três anos depois, após seus

seguidores terem sido atraídos para o Prieuré, Ouspensky

concluiu que o trabalho independente seria insustentável a

menos que a separação fosse definitiva. Então anunciou

que seu trabalho prosseguiria “de forma bastante

independente, no caminho iniciado em Londres em 1921” e

proibiu seus seguidores de se referirem a Gurdjieff ou de

manterem contato com outros que trabalhassem com ele.

Conforme apresentado na primeira seção destas notas,

Gurdjieff sempre pressionava seus seguidores a tomarem

suas próprias iniciativas na vida. Portanto, é bem possível,

até mesmo provável, que tenha aprovado a separação de

Ouspensky ou mesmo sugerido que ele o fizesse. De

qualquer maneira, embora, como se sabe muito bem, os

dois parecessem incompatíveis exteriormente, o



afastamento entre eles não foi a ruptura apresentada a seus

respectivos seguidores. Até 1931, eles se encontraram

reservadamente em Paris e em Fontainebleau e, depois,

Gurdjieff enviou a senhora Ouspensky à Inglaterra para

apoiar o marido e manter contato com ele por meio de

Jeanne de Salzmann, a seguidora mais próxima de Gurdjieff.

Em 1947, logo após o retorno de Ouspensky à Inglaterra, a

senhora Salzmann saiu de Paris a fim de discutir seus

planos e organizar uma reunião final nesses últimos anos de

Gurdjieff. Embora estivesse doente demais para ir a Paris,

Ouspensky entregou-lhe um presente para ser dado a seu

antigo professor — o manuscrito de Fragmentos de um

Ensinamento Desconhecido, o qual havia mantido em

segredo por mais de vinte anos. Ela voltou à França e o

entregou a Gurdjieff. Mais tarde ela disse que, depois de

passar a noite lendo o relato, Gurdjieff apareceu na manhã

seguinte profundamente comovido pela honestidade e pela

dedicação de seu antigo aluno. Depois Gurdjieff, único a

compreender a dimensão da realização de Ouspensky e

como este expressou sua dedicação ao ensinamento, fez

uma declaração extraordinária, dizendo que amava

Ouspensky.

Gurdjieff condenou os seguidores que ensinavam suas

ideias de maneira independente como “Judas Iscariotes”.

Nessa época, isso soava como a acusação suprema da

traição. Quase ninguém sabia que, na verdade, Gurdjieff

considerava Judas o mais próximo e fiel seguidor de Cristo,

o discípulo que assumiu de forma altruística o papel de

traidor no intuito de possibilitar ao mestre o cumprimento



de sua missão. O rótulo de “Judas” estaria indubitavelmente

destinado a Ouspensky, o qual, mais do que qualquer outro

seguidor, compreendeu o ensinamento de Gurdjieff e a

missão de apresentá-lo. Ouspensky subordinou seu sucesso

pessoal, primeiro oferecendo seguidores e fundos em 1922

para o estabelecimento do Instituto de Gurdjieff, depois

retardando suas palestras públicas até 1930, quando não

viu mais nenhuma possibilidade de o Instituto reabrir e,

finalmente em 1947, dispersando sua organização

independente ao saber que Gurdjieff queria voltar a reunir

seus principais seguidores. Ouspensky também arcou com a

condenação dos que acreditavam que ele teria traído seu

professor.

Em seu trabalho independente, Ouspensky não fingiu ter a

compreensão de Gurdjieff. Não assumiu o crédito como

fonte dos ensinamentos, reconhecendo que o Sistema teve

origem em um grupo da Rússia. Em suas palestras e

respostas, as quais replicavam o formato do grupo de São

Petersburgo, foi escrupulosamente fiel ao que fora recebido.

O material foi enriquecido com suas próprias percepções,

mas sempre sem distorção. Ele enfatizou que o trabalho

consigo mesmo deve começar pela mente e apresentou o

Sistema como base para o autoestudo. Contudo, tendo sido

apresentado ao trabalho prático em Essentuki em 1917,

advertiu várias vezes seus admiradores que sem ele a

pessoa “estaria apenas aprendendo palavras”, que ideias

esotéricas não colocadas em prática tornam-se “mera

filosofia — apenas ginásticas intelectuais que não levam a

parte alguma”.



Ouspensky reconheceu que uma mudança de existência

exigia um trabalho organizado em “escolas”, uma palavra

que, como admitiu, não deveria ser aplicada a seus estudos

coletivos. O Sistema era apenas uma introdução ao Quarto

Caminho. Como introdução, porém, seu trabalho em

Londres e em Nova York, e sobretudo em In Search of the

Miraculous, satisfazia seu propósito fundamental e

estabelecia o ensinamento como uma linha aceita da

psicologia. Muitos de seus seguidores procuraram Gurdjieff

e, após sua morte, foram à organização da senhora

Salzmann em busca do trabalho prático do Quarto Caminho.

Os principais textos de Ouspensky incluem Tertium

Organum (1912), Um Novo Modelo do Universo (1931),

Psicologia da Evolução Possível ao Homem (1947) e In

Search of the Miraculous (1949). O registro de suas

palestras e respostas entre 1921 e 1946 foi publicado como

The Fourth Way (1957). [7]

JEANNE DE SALZMANN (1889-1990)

Gurdjieff não era um profeta, e o Quarto Caminho não é

uma doutrina revelada, que deve ser aceita à base de fé.

Trata-se de um caminho a ser seguido, um caminho prático

que leva à consciência da realidade em nós mesmos. Seguir

esse caminho exige dedicação pessoal ao autoestudo e uma

prática coletiva baseada nos princípios do Quarto Caminho.

Foi a Jeanne de Salzmann, que trabalhou com ele durante

trinta anos, que Gurdjieff transmitiu os ensinamentos

práticos e seus princípios, inclusive aqueles para a prática

dos exercícios de dança chamados de Movimentos. Antes de

morrer, incumbiu-a de viver outros quarenta anos e de fazer



“tudo que fosse possível — até o impossível — para que o

que produzi entre em ação”.

Jeanne de Salzmann nasceu em Reims, França, a mais

velha dos cinco filhos de Jules Allemand e de Marie-Louise

Matignon, ambos descendentes de antigas famílias

francesas. Foi criada em Genebra, na Suíça, em um lar

bastante influenciado pela interação da fé protestante de

seu pai e do catolicismo devoto de sua mãe, o que criou a

necessidade compulsiva de compreender a verdade por trás

de sua crença cristã. Sua educação concentrou-se na

música, para a qual demonstrou talento excepcional como

criança prodígio. Nesse período, o Conservatório de

Genebra contava com músicos famosos de outros países,

notadamente Emile Jacques-Dalcroze, um inovador bastante

aclamado por seu trabalho de composição, improvisação e

dança. Aos 17 anos, Jeanne foi escolhida, com um punhado

de estudantes também talentosos, para acompanhá-lo ao

recém-inaugurado Instituto Dalcroze, em Hellerau, perto de

Dresden, na Alemanha, dando demonstrações de seu

trabalho em capitais da Europa. Foi nesse período com

Dalcroze que Jeanne conheceu Alexandre de Salzmann,

conhecido pintor russo que ajudava Dalcroze com a

cenografia e a iluminação de suas demonstrações. Ela se

casou com Salzmann em Genebra, em 1911, e foi com ele

para Tbilisi, no Cáucaso, onde fundou sua própria escola de

música baseada no método Dalcroze.

Em 1919, Gurdjieff chegou a Tbilisi com um pequeno

grupo de seguidores, entre os quais o compositor Thomas

de Hartmann. Por meio dele os Salzmann conheceram



Gurdjieff, um encontro que mudaria o curso de suas vidas.

Em Gurdjieff e seu ensinamento, Jeanne de Salzmann

encontrou o caminho para a verdade pelo qual ansiara

desde a infância. Quando Gurdjieff saiu de Tbilisi, os

Salzmann uniram-se a seus seguidores, primeiro em

Constantinopla e, por fim, estabelecendo-se em

Fontainebleau, perto de Paris, em 1922. Jeanne de

Salzmann manteve-se próxima de Gurdjieff e trabalhou a

seu lado até a morte dele. Fazia parte do punhado de alunos

incluídos no que ele chamou de “trabalho especial” — a

percepção direta da realidade por meio da sensação

consciente.

Antes de morrer, Gurdjieff deixou à senhora Salzmann

todos os direitos sobre seus textos e os Movimentos. Na

época, os seguidores de Gurdjieff estavam espalhados pela

Europa e pelos Estados Unidos. A primeira tarefa de

Salzmann foi chamá-los para trabalharem juntos. A segunda

foi dar ao ensinamento uma forma prática para a busca da

consciência. Nos quarenta anos seguintes, ela providenciou

a publicação de seus livros e a preservação dos

Movimentos. Fundou centros Gurdjieff em Paris, Nova York e

Londres, bem como em Caracas, na Venezuela.

Gurdjieff foi categórico ao dizer que as pessoas não podem

despertar sozinhas, que precisam trabalhar com outras no

que chamava de “escola”. Jeanne de Salzmann considerava

essa condição absolutamente necessária para escapar do

círculo estreito de pensamentos e sentimentos habituais. A

fim de se tornar consciente de si mesma, a pessoa precisa

trabalhar com outras com experiência comparável, capazes



de alterar a falsa escala de valores estabelecida pela

personalidade. Entretanto, é importante perceber que a

expressão “escola” refere-se a uma prática coletiva, e não a

uma instituição na qual conhecimentos conceituais são

adquiridos. Os centros organizados pela senhora Salzmann

não são exclusivos e não há requisitos formais para

admissão nem notas indicativas de desempenho. Na

verdade, não há professores. Durante algum tempo, os

participantes trabalham com um guia que responde a

perguntas. Mais tarde, trocam ideias entre eles. O Quarto

Caminho é um caminho de entendimento, não de fé ou de

obediência a um líder carismático.

Perto do fim da vida, Gurdjieff reconheceu abertamente

Jeanne de Salzmann como sua discípula mais próxima e

disse a seus seguidores: “Confiei a continuidade de meu

trabalho a ela”. Mas apenas ela sabia da intenção de

Gurdjieff. Ele não havia reaberto o Instituto, fechado em

1924, e apenas aludira à possível organização de filiais em

cidades europeias e americanas. Mesmo assim, em seus

últimos dois anos de vida, incentivou seguidores norte-

americanos e ingleses a visitá-lo em Paris e, o que talvez

seja mais importante, apresentou mais de cem exercícios de

dança em aulas improvisadas em Paris e Nova York. A

magnitude do empreendimento sugere uma meta definida

para o futuro, que ele deve ter discutido com Salzmann. Na

verdade, a velocidade com que ela organizou centros

Gurdjieff no prazo de dois anos após sua morte sugere um

plano predeterminado.



Ao dar prosseguimento ao trabalho de Gurdjieff, Salzmann

seguiu seu exemplo e se recusou a responder a questões

teóricas ou a estimular a discussão intelectual de suas

ideias. O que mais exigia era um esforço consciente com o

objetivo de estar presente, embora essa ênfase tenha

mudado com o tempo. A partir de um estudo prático do

funcionamento habitual, a pesquisa se aprofundou, a fim de

descobrir como a pessoa pode se abrir para a realidade em

si mesma. Isso incluía trabalhar na relação entre mente e

corpo e a experiência de uma sensação de presença mais

consciente. A senhora Salzmann valorizava a obtenção

dessa realidade na meditação cotidiana, como Gurdjieff

recomendava no começo de Relatos de Belzebu. De

seguidores avançados, ela exigia a abertura para um estado

de unidade, a fim de se experimentar a sensação de

presença como um segundo corpo, com vida própria.

A prática central estabelecida por Salzmann é o

intercâmbio em grupo. Esse intercâmbio pode se

desenvolver em torno de uma linha de trabalho, de um

tema ou de um texto específico, mas sempre envolve uma

troca de experiências e de perguntas sobre o trabalho

interior — e não uma discussão de ideias. Ao falar e ouvir, o

esforço constante é o de estar presente a fim de se abrir

para o desconhecido, um esforço por uma possibilidade de

consciência.

O trabalho em grupo é complementado pela prática dos

Movimentos, exercícios de dança que exigem atenção total

da mente, do corpo e dos sentimentos — a experiência da

presença em movimento. Realizá-los com a atenção



cotidiana não tem sentido e chega mesmo a reforçar o

automatismo. É por isso que, nos centros que seguem o

Quarto Caminho, a prática dos Movimentos limita-se

estritamente a participantes engajados no trabalho grupal

de despertar da consciência.

A terceira prática coletiva instituída por Salzmann é a

meditação sentada, uma extensão do “trabalho especial” de

Gurdjieff para percepção direta da realidade. Embora tenha

sido introduzida como um trabalho orientado para a

sensação consciente, após a morte dela essas meditações

passaram a incluir reuniões para compartilhar a quietude de

um estado mais silencioso. Quando participantes mais

avançados se sentam para meditar, ficam totalmente em

silêncio, e as práticas para seguidores mais novos incluem

indicações de como devem se conduzir a fim de se

manterem presentes.

É importante comentar que os centros criados pela

senhora Salzmann nunca se arrogaram como locais

principais ou exclusivos de difusão do Quarto Caminho. Ela

disse que cada centro é uma “casa de trabalho” a fim de

que o intercâmbio se dê, como uma escola baseada nos

princípios do Quarto Caminho. Dependendo de seus

participantes, a casa pode servir para atingir o nível do

homem número quatro com um novo centro de gravidade,

bem como o do homem número cinco com um “eu”

indivisível. O papel de uma casa no Trabalho maior depende

do nível de seus membros, embora isso não seja perceptível

a todos pois, como Gurdjieff observou, ninguém consegue

enxergar acima de seu próprio nível.



Quando a encarregou de dar prosseguimento a seu

trabalho, Gurdjieff instruiu Salzmann a publicar o que havia

registrado em seus cadernos, mantidos como diários ao

longo de um período de quarenta anos. Esse material foi

publicado postumamente em seu livro The Reality of Being:

The Fourth Way of Gurdjieff (2010).

A senhora Salzmann morreu com 101 anos em Paris, em

1990. Os centros que criou mantiveram o trabalho coletivo

dentro das linhas indicadas por ela, e o ensino do Quarto

Caminho de Gurdjieff continua a se disseminar por grupos

espalhados pelo mundo todo.



Centros do Quarto Caminho

Os centros do Quarto Caminho organizados pela senhora

Salzmann são:

 

The Gurdjieff Foundation, Nova York

The Gurdjieff Society, Londres

L’Institut Gurdjieff, Paris

Fundación G. I. Gurdjieff, Caracas, Venezuela

 

Para mais informações, visite www.InSearchofBeing.org.



[1] Fragmentos de um Ensinamento Desconhecido, publicado pela Editora

Pensamento, São Paulo, 1982.

[2] Um Novo Modelo do Universo, publicado pela Editora Pensamento, São Paulo,

1987 (fora de catálogo).

[3] Psicologia da Evolução Possível ao Homem, publicado pela Editora

Pensamento, São Paulo, 1981.

[4] Encontros com Homens Notáveis, publicado pela Editora Pensamento, São

Paulo, 1980. (fora de catálogo)

[5] Cofundadora da Sociedade Teosófica, que publicou Ísis sem Véu, em 1877, e

A Doutrina Secreta, em 1888. Publicados, respectivamente, em 1991 e 1980

pela Editora Pensamento, São Paulo.

[6] Publicado pela Editora Pensamento, São Paulo, 1988. (fora de catálogo)

[7] O Quarto Caminho, publicado pela Editora Pensamento, São Paulo, 1987.

(fora de catálogo)





A Voz do Silêncio

Blavatsky, H. P.

9788531519963

128 páginas

Compre agora e leia

Considerada uma das obras-primas da literatura mística

mundial e, por muitos, uma prosa em verso, cheia de

inspiração espiritual, A Voz do Silêncio toca-nos, não pela

exposição de fatos reunidos de livros, mas por ser um apelo

aos sentidos mais divinos de nossa natureza. Em si, esta

obra é uma das melhores fontes disponíveis de

ensinamentos teosóficos e um dos livros mais inspiradores

do mundo.

Compre agora e leia

http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531519963/b6825d8f80694cb31d67dc8a033e9d62
http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531519963/b6825d8f80694cb31d67dc8a033e9d62




O Caibalion - Edição Definitiva e

Comentada

Atkinson, Willian Walker

9788531520372

328 páginas

Compre agora e leia

Publicado desde 1910 pela Editora Pensamento e com mais

de 500 mil exemplares vendidos, esta renomada obra

supostamente baseada na sabedoria do Antigo Egito e na

Grécia Helenística, tem sua autoria atribuída apenas aos

enigmáticos Três Iniciados , desde sua primeira publicação

nos Estados Unidos em 1908. Esta edição apresenta tanto o

texto original do Caibalion quanto a primeiríssima

publicação de uma obra até então desconhecida de William

Walker Atkinson, estabelecido como seu único autor As Sete

Leis Cósmicas no qual ele expõe a tese central de O

Caibalion de que a existência é regida por sete leis

universais.

Compre agora e leia

http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531520372/bdd80f6ac235aa0fa32decb90cc479d3
http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531520372/bdd80f6ac235aa0fa32decb90cc479d3




Lua Vermelha

Gray, Miranda

9788531519925

296 páginas

Compre agora e leia

Em Lua Vermelha, Miranda Gray resgata a sabedoria do

sagrado feminino para mostrar às mulheres modernas como

elas podem voltar a aceitar a sua natureza cíclica e se

reconciliar com todos os aspectos da feminilidade.

Explorando arquétipos da menstruação e da condição

feminina contidos na simbologia de mitos, lendas e contos

de fadas, a autora oferece métodos e exercícios práticos

para você entrar em sintonia com o seu ciclo menstrual, e

assim impulsionar sua criatividade, viver sua sexualidade

plenamente e aceitar as mudanças naturais do seu corpo e

da sua vida.

Compre agora e leia

http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531519925/1504cd1a1aef5eb8ad25334f2fa6ea18
http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531519925/1504cd1a1aef5eb8ad25334f2fa6ea18




Mãos de Luz

Brennan, Barbara Ann

9788531519987

440 páginas

Compre agora e leia

"Mãos de Luz" é o olhar de uma cientista sobre o campo

energético do homem, relacionando os processos físicos e

emocionais para além da medicina tradicional. Através de

estudos de casos clínicos, novos padrões sobre saúde e

relacionamentos são apresentados, mostrando como o

campo de energia humano interage na vida cotidiana. Com

conceitos práticos, técnicas, exercícios e ilustrações, essa

obra revolucionária vai ajudá-lo a ter mais saúde física e

emocional ao estabelecer uma conexão profunda com a

força espiritual que existe dentro de você.

Compre agora e leia

http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531519987/fb0eb9bec1b0e2b83e00408bac474ecb
http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531519987/fb0eb9bec1b0e2b83e00408bac474ecb




O homem é aquilo que ele pensa

Allen, James

9788531519499

72 páginas

Compre agora e leia

James Allen, um dos maiores pensadores e divulgadores do

mentalismo de todos os tempos, nos mostra neste clássico

que os bons pensamentos, quando disciplinados e em

estreito controle e observação, se transformam em

realidade. Este livro nos ensina a adquirir força interior e a

dominar nossos pensamentos, para termos uma vida mais

saudável, feliz e abundante, que nos conduza à paz, à

segurança e ao crescimento interior. A chave da felicidade

está mais ao alcance de nossas mãos do que podemos

imaginar!

Compre agora e leia

http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531519499/9042927296c8704f090a34b1a687041a
http://www.mynextread.de/redirect/Amazon+%28BR%29/3036000/9788531520655/9788531519499/9042927296c8704f090a34b1a687041a

	OdinRights
	Folha de Rosto
	Créditos
	Sumário
	Prefácio
	Em busca do ser
	Introdução
	I - Conhece-te a ti mesmo
	O que somos nós?
	O homem não pode “fazer”
	Não existe “eu” unificado
	Rumo ao autoconhecimento

	II - Nossa máquina humana
	Funções e centros
	Estados de consciência
	Essência e personalidade
	Corpos imateriais
	Alquimia interior

	III - Mundos dentro de mundos
	Por dentro da via láctea
	A lei das três forças
	O raio da criação
	A lei das oitavas
	Graus de materialidade

	IV - A possibilidade de evolução
	Evolução consciente
	Conhecimento e existência
	Assim em cima como embaixo
	Níveis de desenvolvimento
	Caminhos espirituais

	V - A meta da religião
	Um núcleo consciente
	Círculos internos da humanidade
	Religião implica “fazer”
	Cristianismo esotérico

	VI - Buscando o caminho
	Despertar
	Desilusão
	O primeiro limiar
	As “escolas” são imperativas
	Trabalho em grupo

	VII - Um estudo prático
	Iniciando a auto-observação
	Pensamento formativo
	Começando pelas pequenas coisas
	Identificação
	Mentindo para si mesmo

	VIII - Um trabalho para a consciência
	Uma observação diferente
	Enxergar o todo
	Separarmo-nos de nós mesmos
	Trabalhar com três centros
	Autorrecordação

	IX - Rumo à libertação
	Dois rios
	Sofrimento voluntário
	A primeira libertação
	Libertar-se de influências
	Obter uma alma

	X - conhecimento do ser
	Arte objetiva
	Um rio de mitos e símbolos
	Simbologia e autoconhecimento
	O eneagrama

	Notas biográficas
	Centros do Quarto Caminho

